

فىتارىيخ الحض إرة الأب لامية

نبيلة حَسَن قر حكترية

أستار المتاسة والمفاحة الإسلامة الساعد كاسية المقالي، - جامعة الإسكنيسية

دار المعرفة الجامعية • لا في مسموتسير - الأزاريطنة. ت ١٩٢ • ١٨٢

" الحضارة هي تغان في الترف واحكامر الصنائع المستعملة في وجوهه ومذاهبه" ابن خلدون ، المقدمة.

## مقدميية

يتناول هذا الكتاب جوانب من الحضارة الإسلامية في المشرق والسودان الغربي أو (مودان المغرب).

> القسم الأول يحتوى على أربعة فصول يتناول. الفصل الأول: الحضارة الإسلامية.

تكلمنا فيه عن مفهوم الحضارة الإسلامية – وعن كلمة المدنية ومعناها وعرفنا الحضارة عند ابن خلدون، وتحدثنا عن اللغة كمعامل من العوامل الرئيسية في نشأة وتطور الحضارة الإسلامية، ثم تطرق الحديث عن الدعائم التي تقوم عليها الحضارة الإسلامية.

الفصل الثانى: النظم الإسلامية.

تطرقنا في هذا الفصل إلى المصادر التي ينبغي الرجوع إليها لدراسة النظم الإسلامية وفي مقدمتها كتاب «الأحكام السلطانية والولايات الدينية» للماوردي. ثم تكلمنا عن خطة:

۲- الحلافية. ۲- السيوزارة.

الفصل الثالث:

أفرد للكلام عن القضاة وعن نشأة جماعة الشهود منذ عصر الخليفة العباسي المتصور، وعن النظر في المظالم، القصل الوابع: الحركات الفكرية.

في هذا الفصل تعرضنا للكلام عن الجبرية والقدرية والمعتزلة مع الاشارة إلى بعض مشاهير علمائهم، وتخدثنا أيضا عن الخوارج وفرقهم المختلفة، ثم عن الشيعة وفرقهم وعن أشهر متكلميهم.

أما القسم الثانى فيتناول جوانب حضارية من السودان الغربى أو (سودان المغرب) الذى كان يشمل غانة ومالى وكوكوا والذى يعادل حاليا جمهورية مالى. والغرض من هذه الدراسة هو تتبع انتشار الإسلام في بلاد السودان. وأول الظواهر التي تسترعي الانتباه أنه على عكس انتشار، الإسلام في معظم أنحاء المشرق والمغرب وراء الجيوش الإسلامية، فإن الإسلام دخل إلى السودان مع فواقل التجار التي كانت تتردد مابين المغرب والسودان.

وإلى جانب التجارة دخل الإسلام عن طريق التبشير، ويرجع الفضل في ذلك إلى نشاط بعض التجار من شيوخ الإباضية الذين عملوا على نشر الإسلام والعمل على توطيد أركانه في هذه البلاد النائية التي كانت تعتبر آخر المعمور من الأرض.

وتوغل الإسلام في قلب بلاد السودان مع مطلع القرن الخامس الهجري وبفضل قبائل صنهاجة أصحاب اللثام (المرابطون) .

ويشتمل هذا القسم إلى جانب المقدمة الخاصة بالمصادر على بابين:

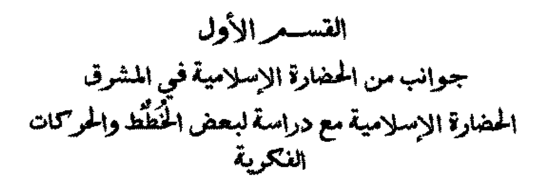
الباب الأول: يتضمن التعريف بالبلاد والسكان والأحوال الاجتماعية والمتقدات الدينية قبل الإسلام.

الباب الثاني: عن الإسلام في الصحراء وبداية تعرف العرب على بلاد السودان ثم انتشار الإسلام في السودان الغربي.

وبعد فهذا الكتاب محاولة حاولت أن أسهم بها في ابراز بعض الجوانب الهامة من تاريخ الحضارة الإسلامية – سواء في المشرق أو السودان الغربي – بحياد وموضوعية.

وبعد.... ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسيدا أو أخطأنا ﴾

مدق الله العظيم



الفصل الأول الحضمارة الإسلامية

## الحضارة الإسلامية

مفهوم الحضارة الإسلامية واسع شامل، فالحضارة مشتقة من الفعل حضر حضوراً و حضارة. والحضور، كما هو معروف، ضد المغيب ولكن أصل الحضور المقصود هنا يكون إلى موارد الماء، ولذلك يقال (في اللغة) للمناهل المحاضر، وذلك للاجتماع والحضور عليها. ولما كان تجمع الناس في مواطنهم لإيكون الاحول الماء أو بالقرب منه، لذلك اطلقت كلمة الحاضرة والحضرة والحضر على المدن والقرى والريف وأصبحت كلمة الحاضرة الحضرة (بالكسر أو بالفتح) خلاف البادية والبداوة والبدو. والكلمات الأخيرة من الفعل بدا يسدو أي برز وظهر، وربما كمان ذلك بمعنى برز وظهر خارج الحاضرة والحواضر أقدم من كلمة البادية والبوادي - رغم ماهو معروف من 1أن البدو أقدم من الحضر وسابق عليه، كما يقول ابن خلدون. وإذا كانت الحاضرة ضد البادية كانت كلمة الحضارة خاصة بالمدن والقرى والريف وأهلها، ولهذا السبب تطلق على الحضارة أيضا كلمة المدنية التي تعادل كلمة Civilisation في اللغات الأوربية، لأنها مشتقة من كلمة Civitas اللاتينية التي تعنى المدنية. ولما كمانت كلمة المدنية الآن تعنى الرقي والتقدم ضد التوحش (البربرية) والتأخر، فهمت المدنية على أنها خاصة بالمجتمعات الراقية (أو المهذبة) صاحبة العلوم والمعارف، ورأى البعض أن المدنية أشبه بالنهضة كما فعل آدم متز Die Renaissance des الذي يسمى كتابه النهضة الإسلامية Adam Metz Islamوهو فعلا يقصد النهضة على زعم أن الحضارة الإسلامية بلغت ذروتها في القرن الرابع الهجري الذي يكتب عنه.

ومن الجائز أن تقبل كلمة المدنية على أنها النهضة ولكن المفهوم يكون محدودا ضيقا، فالنهضة خاصة بالمجتمعات المتقدمة المتطورة وهي عادة لاتخص كل المجتمع بل الطبقات الممتازة من المجتمع دون غيرها. واذا جاز ذلك في القديم عندما كان الاهتمام ينصب على تاريخ الملوك والأمراء والطبقات العليا من المجتمع فان ذلك لم يعد جائزا في العصر الحديث بعد أن أنصب الاهتمام على الشعوب والجماهير وأصبح الهدف من الدراسة هو خدمة المجتمع جميعا يطبقاته المجتلفة.

وهكذا أصبحت كِلمة المدنية أو الحقارة الخاصة بمجتمع من المجتمعات لاتعنى فقط الثقافة والتهذيب، ولاتعنى النهضة أى الرقى والتقدم بل أصبحت تعنى طريقة الحياة في هذا المجتمع ولكل طبقاته سواء في المدن أو في الريف أو في البادية، بمعنى أن الحضارة الواحدة يمكن أن تنقسم إلى طبقات تبعا لطبقات المجتمع. فهناك حضارة المدينة التي تتفاوت تبعا لموقف المدينة سواء كانت عاصمة كبيرة أو مركزا اقليميا، وهناك حضارة الريف أو الزراع، وهناك حضارة الرعاة أو أهل البادية.

والحضارة بهذا المعنى تشمل كل أنواع النشاط الإنساني من مادى أو عقلى أو روحى. وهذه الحضارة هي التي يقصدها ابن خلدون في مقدمته والتي يسميها بشكل عام العمران، والذي يعرفه بالاجتماع الإنساني، والتي يجعل التعريف بها أساسا لفهم التاريخ الإسلامي أو انه بفضل هذه المقدمة يفهم التاريخ الإسلامي على أنه حضارة الإسلام<sup>(1)</sup>.

والذي يفهم من المقدمة أن ابن خلدون يقسم - حسب طريقته المنهجية - العمران إلى مراحل ثلاث: أولاها البداوة (اذ يجعل البادية أصل العمران) وهو يخصص فصلا وفي العمران البدوي والأم الوحشية والقبائل، وثانيتها والعمران، الذي يقصده بشكل عام وهو الوضع الطبيعي لمجتمعات الجواضر والامصار والقرى والأرياف في حياتها المعتادة. وثالثتها والحضارة، وهي تفنن في الترف وأحكام الصنائع المستحملة في وجوهه ومذاهبه من المطابخ

 <sup>(</sup>١) أ.د معد زغلول، معاضرات في الحضارة الإسلامية ، ص ٢-٣٠.

والملابس، والمبانى والغرش والأبنية وسائر عوائد المنزل وأحواله، فلكل واحد منها صنائع في استجادته والثانق به، ويتلو بعضها بعضا وتتكثر باختلاف ماتنزع اليه النفوس من الشهوات والملاذ والتنعم بأحوال الترف وماتتلون به من العوائد(1).

وهذه المراحل الثلاث يتلو بعضها بعضا في تطور طبيعي وذلك بفضل والملك، الذي يقصد به السلطان أي السلطة أو الدولة أو التنظيم السياسي الذي تقوم به الأم الوحشية لأنها أقدر على التغلب ممن سواها. ثم يبدأ أهل الدولة الجديدة ويقلدون في طور الحضارة وأحوالها للدولة السابقة قبلهم فأحوالهم يشاهدون ومنهم في الغالب يأخذون»<sup>(٢)</sup>. وأخيرا تأتى و الحضارة غاية العمران ونهاية لعمره ومؤذنه بفساده»<sup>(٣)</sup>. وعلى قندر عظم الدولة يكون شأنها في الحضارة اذ أمور الحضارة من توابع الترف، والترف من توابع الثروة والنعمة، والثروة والتعمة من توابع الملك ومقدار مايستولى عليه أهل الدولة، فعلى نسبة الملك يكون ذلك كله<sup>(1)</sup>.

والحضارة الإسلامية هي التي قامت مع قيام الإسلام وانتشرت في كل بقاع الدولة الإسلامية من أقصى المشرق إلى أقصى المغرب وحلت محل الخضارات القديمة في الشام (التي عرفت الحضارات الفينيقية والآرامية , والكنعانية والتي انصبغت آخر الأمر بالحضارة الرومانية البيزنطية) وفي العراق

- (۱) المرجع السابق، ص ٣-٤، ابن خلدون، كتاب العبر، طبع دار الكتاب الليناني، يبروت، الطبعة الثالثة سنة ١٩٦٧، الجلد الأول (القدمة)، ص ٢٠٤ الفصل الخامس عشر (في انتقال الدولة من البداوة إلى المضارة).
  - (٢) اين خلدون، المقدمة ، ص ٢٠٤.
- (٣) انظر ١٠ ين خلدون، المقدمة ، ص ٦٦١ ، الفصل الثامن عشر (في أن الحضارة غاية المسران ونهاية لعمره وإنها مؤذنة بفساده).
  - ٤) ابن خلدون ، المقدمة ، س ۲۰۸.

(حيث قامت حضارات بابل وآشور القديمة أو التي تأثرت بحضارة الفرس) ، وفي مصر (حيث عاشت الحضارة الفرعونية ثم القبطية التي إنصبغت بالصبغة اليونانية) ، وكذلك حضارة ابران القديمة (البرئية والساسانية) ، إلى جانب حضارة البربر في المغرب وحضارة القوط في الاندلس.

ومع أن دولة الإسلام أخذت من كل هذه الحضارات القديمة إلا أنها تمثلت كل ما أخذته منها وصبخته بالصبغة الإسلامية. ولما كان الإسلام هو رسالة العرب، ولما كان العرب هم مادة الدولة الإسلامية في عصورها الأولى كان من الطبيعي أن يصبح طابع هذه الحضارة هو الطابع العربي. وبناء على ذلك فهي الحضارة العربية قبل أن تكون الحضارة الإسلامية. فقبل أن يأخذ العرب من الشعوب التي دخلت في نطاق دولتهم، أخذت هذه الشعوب من والتي يسجلها ابن خلدون عندما يقول الالغلوب كلف بتقليد الغالب في شعاره وزيه وتحلته وسائر أحواله وعوائدهه<sup>(1)</sup>.

وكان أول ماينبغى على الشعوب المغلوبة أن تقلده هو لغة العرب بطبيعة الحال – فهى وسيلة التفاهم مع الفانخين أصحاب الدولة، وهى وسيلة فهم الدين الجديد الذي أخذ العرب على عاتقهم نشره في كل أرجاء الدولة (الامصار) . وهكذا سار التعريب جنبا إلى جنب مع انتشار الإسلام وكان من الطبيعي الا يقتصر التعريب على اللغة بل شمل العادات والتقاليد العربية.

وهكذا كانت اللغة العربية عاملا من العوامل الرئيسية في نشأة وتطور الحضارة الإسلامية التي هي بحق الحضارة العربية.

(١) أ.د سعد زغلول، محاضرات في الحضارة الإسلامية، ص ٤-٥، ابن خلدون ، المقدمة، ص ٢٥٨. الفصل الثالث والمشرون (في أن المغلوب مولع أبدا بالاقتداء بالغالب في شعاره وزيه ونحلته وسائر أحواله وعوالده. ولقد ساعد على تعريب البلاد المفتوحة وجود نوع من القرابة بينها وبين العرب. فمنذ بداية الفتوح كان للعرب أثرهم السريع والعميق في البلاد التي وجدت بها آثار اللغات والعادات السامية. ففي العراق والشام كانت اللغة العربية واللغة الآرامية القريبة منها سائدتين في كثير من الأقاليم. كذلك كانت القرابة قريبة بين أهل الساحل الفينيقي وبين العرب.

وقبل هذا بمكن أن يقال عن المغرب والأندلس حيث سهل على العرب الاستقرار وجود قرابة لغوية بين اللهجات البربرية والاسبانية وبين اللغات السامية نتيجة لاعمال القرطاجنيين. وإذا صح ذلك يكون التوسع العربي قد توقف غربا عند الحدود اللغوية التاريخية لقرطاجنة، بمعنى أن آثار الفينقيين في البحر المتوسط مهدت التربة لاستقرار العرب في تلك الأقاليم بشكل طبيعي - كما يرى المنتغلون بالدراسات اللغوية.

هذا ولائك أن الفضل في انتشار اللغة العربية يرجع إلى الإسلام الذي تنبني عليه كل أسس الحضارة العربية (الإسلامية) فالقرآن – دستور الإسلام ومعجزة عبقرية اللغة العربية – كان وحده ذورة العلوم والمعارف، به ييدأ التعليم وعنده ينتهى، ولهذا السبب ومن أجل الداخلين في الإسلام من أهل الأمصار بدأت دراسة اللغة العربية دراسة منطقية منظمة، وظهرت الرسائل الأولى في قواعد اللغة العربية التي استخدمها المشتغلون بالوظائف العامة.

ولقد وقعت مسئولية هذا العمل إلى حد كبير على عاتق أهل البلاد المفتوحة (الذين كانوا أكثر تخضرا من العرب) فكرس العلماء منهم جهودهم لتقنين اللغة مستندين في ذلك إلى القرآن والمنطق اليوناني الذي عرفوه.

ومع مرور الوقت أصبحت اللغة العربية أكثر ملاءمة من اللغات الوطنية الأخرى للوفاء بكل مطالب الحياة، وبعد أن كمانت لغة الادارة والتشريع والسيامة أصبحت لغة المجتمع والتجارة والفكر والأدب. وظلت العربية سائدة دون منازع حتى في المشرق الايراني الذي أخذ يعمل على احياء لغته القومية منذ القرن الرابع الهجري (١٠ م) حتى استغنى عن اللغة العربية ابتداء من القرن السابع الهجري (١٣ م) حينما أصبحت لغته الفارسية هي لغة السياسة والأدب.

ولاشك في أن اللغة والدين اللذين نميا سويا قاما بدور حاسم في تعريب وإسلام الدولة الضخمة. فلقد عملت هاتان القوتان على تخطيم الحواجز التي كانت تفصل بين العرب وبين أهل البلاد المفتوحة وألفتا بين العناصر المتنافرة بشكل لم تعرفه روما في القديم ولا الا بجلوسكسون في الوقت المعاصر -كما بلاحظ ريسلر Risler- فالرجل الذي اعتنق الإسلام كان يتكلم العربية ويكتبها بدرجة بجعله عربيا خالصا، وهذا عامل خطير في تاريخ الحضارة الإسلامية. فهده القوة الموحدة محت في نفس الوقت الحواجز السياسية وأعطت للبلاد المختلفة المتدة في القارات الثلاث شكلا موحدا. فكان السلم يجد في كل مكان نفس اللغة والدين ونفس الصلوات والقوانين حتى أنه كان بلاده، مما كان أكثر من جواز سفر يضمن لصاحبه حرية التنقل والرور -

وخلال قرون طويلة ظل علماء المسلمين على اختلاف أجناسهم يكتبون اللغة العربية التي اغتنت وأغنت الفكر وعملت الترجمات العربية للعلوم والفلسفة اليونانية على انتشار الأفكار واللغة انتشارا لانظير له. فدرس منطق ارستطاليس الذي احتوى البلاغة والشعر مع قواعد اللغة العربية، وأصبح ذلك أساس الإنسانيات الإسلامية. وعن هذا الطريق حققت اللغة العربية بين الشعوب التي اتخذتها لغة لها مايمكن أن يشبه بدولية الآداب والعلوم. فأثر فلسفة ابن سينا وهو من أهل ماوراء النهر يظهر في أعمال ابن رشد القرطبي، وكذلك كان للادريسي الذي عاش في المغرب والأندلس وصقلية أثره على ياقوت الحموي الذي درس في خوارزم على تخوم ماوراء النهر.

وهكذا دخلت اللغة العربية، بصفتها القوة المعبرة في الدولة الكبرى وبفضل مارصلت اليه في مجالات العلوم والفكر في اللغات العربية من الايبيرية واللاتينية التي مازالت مليئة بالتعبيرات والكلمات العربية الأصل رغم أن هذا التسرب كان صعبا لاختلاف طريقة الكتابة. وبسبب صعوبة الكتابة العربية بالنسبة للغريبين فقدت النهضة الأوربية ذكريات الحضارة العربية وانجه الأوربيون نحو الحضارة اليونانية واللاتينية القديمة يأخذون منها ماكان ينقصهم.

وهكذا كان للغة العربية أهميتها الكبرى في تاريخ المجتمعات الإسلامية ونظمها، حتى أن جودفروا ديمومبين يقول -- بحق - أن النظم الإسلامية تكون إسلامية على قدر قرابتها من اللغة العربية لغة القرآن والشريعة. وكما تدين اللغة العربية بانتشارها ونموها وتطورها إلى الأصول الأولى للإسلام، وخاصة القرآن، كذلك نبعت من الإسلام كل المبادىء التي تنظم الحياة العامة والخاصة للمسلمين، وأنبنت على أسسه وقواعده كل مظاهر الحضارة إلعربية الإسلامية.

٥١٤ الحقيقة أن الإسلام الآن هو دين أولا ثم دولة ثانية وأخيرا - هو ثقافة وبالاختصار هو حضارة (١). فالصلاة وهي ثاني الفرائض الواجبة على المسلم، وصلاة الجماعة هي التي حتمت بناء المسجد وبالتالي كان للصلاة أثرها على العمارة الإسلامية.

 المقدمة سقيفة من معف النخل لوقاية المصلين من وهج الشمس. وقد وسع عثمان مسجد رسول الله تلف<sup>(۱)</sup>. ثم اعاد بناءه الوليد بن عبد الملك. أما بناية المسجد فحدد اتجاهها بمكة، لأن الكعبة هي قبلة العالم الإسلامي. وجعل المحراب بخويفا في وسط الضلع القبلي من ظلة للقبلة، وذلك كي يتخذ المعلون جميعا مواضعهم الصحيحة بانجاه الكعبة. وتكون الأعمدة في نفس الوقت صفوفا تمتد من صحن المسجد إلى جدار القبلة. وتكون صفوف المعلين عمودية على صفوف الأعمدة وموازية لجدار القبلة.

أما ظلة الصلاة في أغلب المساجد، فتنفتع على الصحن ومنه تستمد النور والهواء اللذين لايدخلون بصورة مباشرة، بل عن طريق كوى ضيقة في الجدران الثلاثة للمسجد، ومن هذه الكوى تتفذ خرم من أشعة النور تتلألأ على زخارف الأعمدة وفي البنايات الجميلة تكون الجدران من الخارج عارية في حين أنها من الداخل حيث تطل على رواق الصلاة مزينة بألواح الرخام والفسيفساء وقطع الخزف والقيشاني، والسقوف مستوية ومغطاة أو معقودة أو مؤلفة من عقادات مفروشة بالرصاص أو بالقاشاني الأخصر. ويحاط الصحن بأروقة ضيقة حيث يميل المعلون إلى الجلوس فيها. وفي الصحن تفتح البوابة الرئيسية عادة تحت المنارة أو بجانبها، ويتكون المدخل المباشر من الخارج إلى غلة الصلاة من بابين متواجهين.

أن ظلة القبلة التي تمتد من الصحن إلى المحراب تكون عادة أعرض من المجنبات الثانوية الأخرى وان كانت بنفس عرض الظلة المقابلة التي تكون في الطرف الآخر من المسجد. ويقف الإمام في مقدمة المؤمنين ليؤمهم في الصلاة. وقد هجر الخليفة عادة الوقوف وسط المصلين في صدر الإسلام. وانخذ إلى جانب حماية الحرس له مقصورة مقفلة من الخشب أبدع الفنانون

<sup>(</sup>١) خليفة بن خياط، تاريخ خليفة بن خياط، جدا ، ص ١٧٠ . أحداث منة ٢٩ هـ...

المسلمون في تصميعها وتزيينها. ويقع المنبر إلى يمين المحراب، وهو منصة قد تصنع من الخشب يصعد إليها بدرجات. وقد اتخذ الرسول منبرا د ثلاث درجات، أما في العهد الأموى فأصبح للمنبر سلما ذا تسع درجات، ولايصعد المنبر سوى الإمام.

ينفتع المدخل الأمامي لظلة الصلاة على صحن المسجد المبلط عادة بالآجر المرصوف، وبحوى المسجد ميضاة (حوض للوضوء) ويعلو المسجد المنارة أو (المثلنة أو الصومعة) يعلوها سطح يقف عليه المؤذن لالقاء الآذان ودعوة المسلمين إلى الصلاة في أوقات الصلوات الخمسة. أما شكل المنائر وزخرفتها والمواد التي تصنع منها كالآجر والحجر فتختلف حسب الموارد الطبيعية للبلد وتقاليده. ففي بلاد الشام ومصر والمغرب، كانت المنائر أبراجا مضلعة تحوى غرفا يمكن استعمالها كملاجيء. أما في فارس وتركيا، فالمنائر اسطوانية الشكل لاتحوى سوى السلم الذي يرقي بواسطته إلى غرفة المؤذن. وهذان الشكلان بالاضافة إلى الشكل الشماني التلفت جميعا في بعض المنائر الشرقية ذات القواعد المربعة التي يقوم عليها شكل ثماني ينتهى بشكل اسطواني".

والزكاة هي الأخرى مهمة بالنسبة للتنظيم المالي، اذ كانت تشكل موردا هاما من موارد الدولة . •ولايجب على المسلم في ماله حق سواها، قال رسول الله \$: • ليس في المال حق سوى الزكاة (٢).

والزكاة صدقة، والصدقة زكساة، يفترق الإسم ويتفق المسمى(٢). فالآيسة

- (۱) انظر، جودفروا ديمومبين، النظم الإسلامية، ترجمة الدكتور فيعمل السامر، الدكتور ممالح الشماع، دار النثر للجامعين، بيروت، من ٩٠-٩٣.
- (٢) الماوردى، الاحكام السلطانية والولايات الدينية، طبعة البابي الحليي، مصر، الطبعة الثانية سنة
   (٣) الماردى، الاحكام السلطانية، من ١٩٢

خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها . 
 الأموال المزكاة
 نوعان: ظاهرة وباطنة، فالظاهرة هي مالا يمكن اخفاؤه، منل الزروع والثمار
 والمواشى، أما الباطنة فهى مايمكن اخفاؤه (من الذهب والفضة وعروض
 التجارة) وليس لوالى الصدقات نظر في زكاة المال الباطن، وأربابه أحق باخراج
 زكاته (٢).

أما عن كيفية توزيع الصدقات في مستحقيها، فهي لمن ذكر الله تعالى في كتابه العزيز بقوله :﴿ انما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم ﴾<sup>(٣)</sup>.

وأول من يستفيد منهاكما تنص الآية الكريمة: هم: الفقراء والمساكين، ثم العاملين عليها: أى جباة الضريبة، ثم المؤلفة قلوبهم وهم طبقة اختفت فيما بعد، وأن كانت كما يقول ديمومبين ذات خطر فى يدء الإسلام، حين كان رسول بحاجة إلى مبلغ يضحى به ليدفع عنه عداء قريش. ويخصص قسم رابع لفك رقاب العبيد وشراء حريتهم من أسبادهم، والقسم الخامس للغارمين، أى لهولاء الذين تراكمت عليهم ديون بسبب قيامهم بنصرة الدين، أما القسم السادس فقد خصص للانفاق على المتطوعة للجهاد ضد الكفار، والقسم السابع جعل للانفاق على جميع المؤسسات التى تنفع الجماعة الإسلامية، والتي أست في مبيل الله. وأخيرا كان هناك قسم أفرد الجماعة الإسلامية، والتي أسست في مبيل الله. وأخيرا كان هناك قسم أفرد الصرف على أبناء السبيل أى المسافرين الفقراء.

أما عن الحج - الذي عرفه العرب قبل الإسلام - فكان فريضة مهمة

- الماوردى، الاحكام السلطانية، من ١٢٠.
- (٢) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص١٩٣.
- (١) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ١٢٣

بالنسبة لتطور الحضارة الإسلامية، فرغم الأحداث السياسة التي ألمت بدولة الإسلام فان بلاد العرب – مهد الإسلام – احتفظت بمكانة ممتازة في العالم الإسلامي، يفضل قوافل الحج المتجهة من أقصى المغرب ومن أقصى المشرق نحو الحجاز، كما أن التقاء آلاف المؤمنين من شتى أنحاء العالم في موسم الحج، كان ولازال عاملا مهما من عوامل الارتباط المعنوى والأدبى بين أجزاء العالم الإسلامي. كما كان لرحلة الحج أثرها في انتشار الثقافة خلال العالم الإسلامي.

ولكن اذا كان تنظيم الحياة العامة والخاصة للمسلمين ينبنى على الأصول الإسلامية الأولية فإن الإسلام يدين بتطوره وارتقاله إلى الظروف السيامية والاجتماعية التي ترتبت على التومع الاقليمي الكبير والاتصال يشعوب وحضارات راقية قديمة. اذ سرعان مايرتفع العرب بفضل ضرورة تنظيم الحكم والتمتع بمباهج الحياة إلى درجة سامية من التقدم في مجال الفكر الديني وقواعد الأخلاق وكذلك فيما يختص بالمشاعر الفنية.<sup>(1)</sup>

وبعد العصر الأموى من أهم فترات التاريخ الإسلامي. ففي هذا العصر وضعت جميع النظم الإسلامية، بدأت كافة الاتجاهات الفكرية، حينما أخذت الأفكار تتجاوز حدودها الاقليمية إلى آفاق أوسع. وهو عصر تفتع الروح الإسلامية وسط ثراء مادى غزير، وهي كذلك الفترة التي مهدت بعد سنة ١٣٢هـ/ ٧٥٠م، للدولة العبامية بأن تكون مركزا مهما للحياة العقلية(٢).

وخلفت الدولة العباسية الدولة الأموية، وغدت بذلك الخلافة وراثية في آل النبي.

(1) أند سعد زغلول، محاضرات في الحضارة الإسلامية، ص ١٢-١٢...
 (٢) ديمومين، النظم الإسلامية، ص ٢٦...

وبقدوم العباسيين، استطاع المسلمون الجدد والفرس خاصة أن يصلوا إلى السلطة وقد حملوا معهم إلى المجتمع الجديد ميولا وأذواقا تبدت في كل ناحية من نواحي الحياة العملية. وسرعان ماهجرت دمشق -- حاضرة الأموبين -- لتحل محلها بغداد، التي اتخذت خلافتها اتجاها شرقيا حيث الأقاليم الفارسية -- واهتمت الخلافة كذلك بالخليج الفارسي والبحار الهندية حيث كان التجار يجلبون إلى الخلقاء منها طرائف الشرق البعيد.

وادعى الخليفة العباسى أنه سيعيد الجماعة الإسلامية إلى طريق الإسلام الأولى التى انحرف عنها الأمويون، فقد اعتبر خلفاء الدولة العباسية أنفسهم ورثة النبى علم الذين يسيرون بالجماعة الإسلامية في الطريق القويم المستقيم. وإذا ما تأملنا في كتب التاريخ نجد أن الكتاب يؤكدون حرمة وقداسة الخليفة العباسي سليل يبت النبوة.

وصورة الخليفة العباسى عند هؤلاء الكتاب أشبه ماتكون بعمورة كسرى فارس فهو يتمتع بكثير من الأبهة والفخامة والرونق والعظمة كما تخيط به مظاهر الترف والتحضر. فقد زخرف بلاط الخليفة بأهل العلم والفقه ممن يتصفون بالورع والتقوى، إلى جانب الأدباء والمغنين والشعراء، والأطباء والأخيار، والقضاة، وكذلك المشعوذين والمنجمين. وشهدت كما يقول ديمومبين ليالى بغداد الساحرة محافل الخلقاء ومجالسهم، فبعد صلاة العشاء الورعة تنشد الأغانى وتدار كؤوس الراح خلال ذلك. ويعطر الجو بأنسام عبقة تتصاعد من المبخرات، ويختلج على رنين قطرات اليتابيع وبهتز الجو طربا للاصوات القوية المفردة المنبعثة من أفواه المغنيات وألحان الأعواد. وقديمترض هذه الحفلات اليومية حادثة غير متوقعة فتكسبها طرافة كاستجواب سجين ليق ذى فصاحة مفعمة، أو زيارة ناسك متسول ذى كبرياء وفظاظة، وقد يحز رأس ينما تدور الاقداح. وتغترب الليلة من نهايتها، فيثقل الخمر قلوب النشاوى، وتنهمل الدموع، وقد ينشد شاعر قصيدة ينعى فيها العمر القصير. وفي الختام يبزغ الفجر بأضوائه المتهيبة، فيؤدى صلاة الصبح أولئك الذين فيهم بقية من وعى بخشوع وتقوى. أنها حياة ملأى بالأحاسيس، عنيفة رقيقة معا، يخفل بالفظاظة ورقة الطبع في آن واحد، يجد مثيلا لها لكن بصورة أوضح وأعنف، وذلك في عصر النهضة الأوربية، وقد ورد وصف هذه الحياة الحافلة في ألف ليلة وليلة، والأغاني، ومروج الذهب، وفي روايات المؤرخين وقصائد الشعراء.

ولكن وراء هذا الوجه الرومنتيكي للحياة يعيش شعب بينهم من يفكر .. وقد شهد القرن الثالث الهجرى (التاسع الميلادى) قمة جهود المسلمين لفهم ذات الله والإنسان والحياة، والتوفيق بين المقل والنقل. وكان عصر ازدهار الأدب العربي كذلك، وبداية احياء آخر للفن الإسلامي بصورة فعالة. وفي هذا العصر كذلك نجد كل امكانيات الازدهار العقلي والمادي قد تخققت بوضوح في السنوات الأخيرة من هذا العصر بالذات آذنت الساعة بزوال وتفسخ هذا المحد.

بدأ مغيب شمس خلافة بغداد في القرن الرابع الهجري (١٠م) اذ انقصلت الأقاليم القارسية، وسيطر البويهيون الشيعة على مقاليد الأمور في يغداد، وغدوا أصحاب الحل والعقد في البلاد، وفرضوا وصايتهم على الخليفة.

وفى القرن الخامس الهجرى (الحادى عشر الميلادى) حكم الامراء الترك السلاجقة العراق والجزيرة وجزءا من بلاد الشام، وقسموا هذه البلاد إلى امارات صغيرة متنافسة وحلوا محل البويهيين في بغداد واتخذوا لقب السلطان فغدت الخلافة الشرقية تركية بعداً ن كانت عربية فارسية.

وقد كان انقسام دولة السلاجقة، واضمحلال الخلافة الفاطمية في مصر، من أسباب بخاح الصليين من الفرنجة في سنة ١٠٩٦م. وقد أدى وجودهم إلى رد فعل فى العالم الإسلامى، فتوجد مخت راية أمراء بنى زنكى والأمراء الأيوييين، وأولهم نور الدين زنكى تم صلاح الدين الذى استعاد بيت المقدس (سنة ٥٨٣هـ / ١١٨٧م) وأعاد للشرق المذهب السنى، ومنذ ذلك الوقت اقتصرت الشيعية عدا فارس على أقلية منفصلة هنا وهناك. الا أنه تكون منهم طائفة كبيرة من الققهاء حذقوا عقيدتهم فى المدارس التي أسسها الشيعة.

أما الانتعاش السنى فقد ظهر رد فعله في التقدم الذي أحرزته الصوفية حين غمرت الشرق في القرن السادس الهجرى (الثاني عشر الميلادى). وبقضل تعاليم الغزالي ( توفى سنة ٥٠٥هد / ١١١١م) اتضم أهل التصوف بخت لواء السنة. لقد ثبت الصوفية في الإسلام نزعات وجدانية أغوت صفوة الناس، وبسطت نفوذها على كتل الشعب، وأصبحت الصوفية أحيا صورة للإسلام لمدة قرون. وفي الغرب في مراكش في القرنين ٥، ٦ هسر ١١٠، مند استادة الأسبان للأندلس.

وفى القرن السابع الهمجرى، الثالث عشر المللادى ( ٦٥٦ هـ / ١٢٥٨م) قضى المغول على الخلافة العماسية، وعم الملاد الاضطراب والفوضى، وركدت الحياة الفكرية الإسلامية حتى القرن التامع عشر.

الا أنه في هذه الفترة الحالكة الظلام، وجد الإسلام بين حين وآخر رجالا صادقين بذلوا الكثير من الجهد من أجل أن يعيدوا الإسلام إلى المذهب الحنبلي المتشدد. ففي القرن الثامن الهجري (١٤م) جاهد ابن تيميه لكي يعيد السنية إلى الحنبلية الخالصة كما كانت في القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) وعلى الرغم من المقاومة التي لقيتها جهوده فأن هذه كانت

دليلا على حيوية الفكر الديني(١).

وقد كمان اكتشاف فاسكو دى جاما في نهاية القرن الخامس عشر الميلادى لطريق رأس الرجاء الصالح ونخول طرق عجّارة الهند وبلاد العرب من موانىء مصر والشام ايذانا بضعفهما ~ من الناحية الاقتصادية – وسقوطهما في ايدى الأتراك العثمانيين في بداية القرن السادس عشر الميلادي.

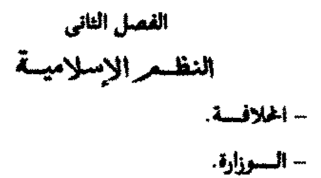
ومما لائنك فيه أن العرب قد استفادوا من الانضواء مخت لواء العثمانيين حينا، اذ حالت قوة العشمانيين واحتىلالهم لممرات الشرق الأوسط فى القسطنطينية والسويس والشام والبصرة وجنوب الجزيرة العربية، وكذلك الشمال الأفريقي، دون وصول الاستغلال الاقتصادى والأوربي وامتداد نطاق الامراطوريات الغربية الامتعمارية إلى هذه المناطق في وقت مبكر كما حدث في جنوب شرق آسيا. كما ساعدت السيطرة العثمانية على خلق وحدة سيامية في الثرق الأوسط بعد تفكك الامبراطورية العربية، فأضفى ذلك على الشرق العربي نوعا من الاستقرار النسبي كان في مسيس الحاجة إليه منا القرن الثاني عشر. وعلى ذلك يحق للمؤرخ أن يتخذ من هذه الوحدة أساسا التريغ الحديث في الشرق العربي.

ولكن اذا كانت القوة العثمانية قد أحاطت الشرق العربى بسياج منيع لحمايته من خطر الاستعمار الغربى، فانها حالت بلا شك دون اتصاله بالحضارات الأجنبية عموما وبالحضارة الأوربية الناهضة خصوصا، ولم يكن العثمانيون، من ناحية أخرى رجال معارف وثقافة وحضارة، فلم يقم ملكهم على فكرة سياسية أو اجتماعية جديدة. ولم يفهموا دور الشرق العربى ولامركزه الاستراتيجي والحضاري من حيث أنه كان دائما منطقة تفاعل وتجاوب حضاري باستمرار. فعزل العثمانيون الشرق العربي عن حلبة النشاط. (1) ديموبين الطم الإملاية، م. ٢٢. العالمي وقاوموا كل مشروع يهدف إلى اعادة شرايينه التجارية والتقافية. والحضارية <sup>(11)</sup>

 انظر، أ.د عمر عبد العزيز عمر، دراسات في ناويخ العرب الحديث (١) الشرق العربي من الفتح العثماني حتى نهاية القرن الثامن عشر، طبع دار النهضة العربية، بيروت ١٩٨٠، ص ٢٨.

.

:



## النظمم الإسلاميسة

فيما يتعلق بالمصادر التي ينبغي الرجوع إليها لدراسة النظم الإسلامية نلاحظ ندرة الكتب التي تعالج، النظم والقوانين التي عرفتها دول الإسلام. بالنسبة للكتب التي تتناول علوم الدين، والأدب والتاريخ والجغرافية، وحتى بالنسبة لكتب الفلسفة والهندسة والكيمياء.

ويرجع السبب في قلة كتب النظم والقوانين الإسلامية إلى أنه لم تكن هناك حاجة، في بداية الأمر، إلى النظم والقوانين. فعلى أيام الخلفاء الرائندين كانت الدولة تحكم ذون مجهود كبير ودون تعقيدات ادارية وذلك حسب كتاب الله وسنة رسوله، بمعرفة خليفة التبي وهو الإمام الشرعي. ورغم مايقوله الكتاب من أنه ابتداء من الدولة الأموية انقلبت خلافة الرسول إلى ملك عضود، وأنه منذ ذلك الوقت حكمت الجماعة الإسلامية بنظام لاعلاقة له بالشرع، فان هذا الأمر ليس صحيحا على وجه الاطلاق.

حقيقة أن رئاسة الدولة أى الخلافة أصبحت ورائية. كما ستظل على أيام العباسيين، ولكن الذولة الأموية لم تقلب الأوضاع رأسا على عقب، كما كان يظن. فالنظام الذى عرفته الدولة على أيام الخلفاء الراشدين، وهو النظام الذى ينسبه الكتاب إلى عمر بن الخطاب، ظل معمولا به بشكل عام فى كل الأقاليم. والحقيقة أن عمر بن الخطاب، بما عرف عنه من الواقعية والحزم وصداد الرأى، أيقى على النظم التى كانت موجودة فى البلاد المفتوحة، مع اجراء التعديلات اللازمة عليها حتى تنسجم مع مبادىء الإسلام. وبطبيعة الحال كانت أهم التنظيمات هى الخاصة بجباية الأموال، والتى أنشىء من أجلها الديوان فى الحجاز.

وهكذا كمانت مبادىء الإسلام هي التي مخكم الدولة العربية، ولكن بقيت لأهل البلاد المفتوحة، الذين احتفظوا بدياناتهم الخاصة، وقوانينهم الشخصية ومحاكمهم الخاصة، وهذا يعنى ازدواجية القوانين الخاصة في الدولة. ومع مرور الوقت كان أهل البلاد المفتوحة يدخلون في الإسلام، ويتعمقون في دراسة القرآن والسنة إلى جانب دراستهم للغة العربية، وعلى عاتقهم إلى جانب وقع عبء التقنين للغة العربية، وكذلك استنباط الأحكام من الشريعة الإسلامية.

والحقيقة أنه ربما كان للكتاب الأوائل العذر عندما قالوا: دأن الخلافة (أى الحكم الديني) انقلبت إلى ملك (أى حكم دنيموى) على أيام الأمويين، . فهم يقصدون بذلك استبداد بني أمية الذين عمدوا، في سبيل اقرار سلطانهم، إلى اتخاذ اجراءات ربما لم تكن منمجمة مع مبادىء الإسلام في بعض الأحيان، وذلك خشية الفتنة أو افتراق الكلمة كما يرى ابن خلدون. وهنا، وفي مجال القانون الجنائي أو قانون العقوبات يمكن الاشارة إلى الاجراءات التي اتخذها زياد بن ابيه في البصرة وفي الكوفة، على أيام معاوية. فهو في خطبته الشهيرة المعروفة بالبتراء يقرر عدداً من المباديء القانونية منها العام، مثل المسئولية الجماعية التي يعبر عنها في قوله : الأخذن الولي بالمولى، والمقيم بالظاعن، والمقبل المدبرة .، ومثل الأخذ بالظن والعقوبة على الشبهة، ومنها الخاص مثل سن العقوبات الجديدة للجرائم المستحدثة: فجريمة اغراق شخص عقوبتها تغريق الجانى، والاحراق عقوبته الحرق وعقوبة نبش الغبور هي دفن الجاني حيا (ابن الأثير ، احداث سنة ٤٥هـ) . والذي نلاحظه هنا هو أن زياد بن أبيه استخدم القياس في التقنين للجرائم التي ليس لها تصوص مباشرة في القرآن والمنة مع المبالغة في الشدة. ونحن نرى أن اجراءات زياد هذه هي بداية لظهور تشريع جديد سيظل ينمو ويتطور تخت أسماء مختلفة،مثل العرف الذي عمل به منذ زمن بعيد في كثير من الأقاليم. ومثل ماسيعرف مؤخرا باسم القانون المدنى، ونقصد به المتأثر بالتشريعات الأوربية الحديثة. ولكنه رغم بداية ظهور هذا اللون من القانون الوضعى في ذلك الوقت المبكر منذ منتصف القرن الأول الهجرى (٧م) ، فقط ظلت مبادىء الإسلام هي التي محكم الدولة. ومنهما كمان العلماء والفقهاء يستنيطون الأحكام، بفضل التفسير والتأويل إلى جانب الاجماع والرأى والقيام، إلى أن انتهى الأمر بظهور المذاهب السنية الأربعة، واتفاق جمهرة الققهاء على انتهاء الاجتهاد ابتداء من القرن الرابع الهجرى (١٠م).

بدأ ذلك اذن على أيام الأموبين وتم على أيام العباميين. وهذا يعنى أن النظام العباسى، رغم أنه بدأ بثورة ضد النظام الأموى، ودعوة إلى هدم كل مايمت إليه بصلة، ورغم مابشر به من العودة إلى المبادىء الإسلامية الصحيحة فى الحكم، وتحت اشراف الأثمة الجدد من آل البيت، بصغتهم الأمناء على السنن النبوية فانه ترك أمور الحكم بجرى على ماكانت بجرى عليه من قبل، مع مانتطلبه حتمية التغير والتطور. فبعد أن كانت الدولة الأموية تسترشد فى الحكم بالتقاليد الرومية (اليونانية – الرومانية ) التى كانت معروفة فى بلاد الشام ومصر، مالت الدولة العبامية إلى الأخذ بالتقاليد الفارسية فى تنظيم الدولة، بحكم أن مركز الشقل انتقل إلى العراق والمشرق الإيرانى، حيث عاشت التقاليد السامانية أو الفارمية.

خصائص التنظيم الادارى والسياسى فى الإسلام:

وهكذا سارت التنظيمات الغربية (من يونانية ورومانية) والشرقية ( من فارسية وهندية) ، بالاضافة إلى اجتهادات الامراء والولاة في نظم الحكم والادارة وهي مستظلة جميعا بمبادىء الشريعة الإسلامية النابعة من القرآن والمنة، وماقرره السلف الصالح، لتكون قواعد وأصول الحكم في الإسلام. وهكذا أصبحت النظم الإسلامية تعنى مجموعة المبادىء والقواتين الإسلامية التي يحكم الدولة، إلى جانب ماتعارف عليه آلناس من التقاليد والعادات، وما أقرنه الجماعة من أعمال السلف التي انخذت قوة القانون. وهذا الأمر الأخير يعنى أن الاطار التاريخي كان البوتقة التي مزجت كل هذا وصبهرته على مر الزمن لتخرج منه نوعا جديدا من قواعد السياسة وأصبول الحكم هو النظم الإسلامية<sup>(1)</sup>.

الاحكام السلطانية والولايات الدينية للماوردي:

الماوردى هو أبو الحسن على بن محمد بن حبيب، البصرى البغدادى تقلد منصب القياضى، وأصبح أقنضى القيضياة في بغيداد سنة ٤٣٩هـ / ١٠٣٧م، ولقد عرف بالتدين والورع. وكتب في تفسير القرآن والفقه والنحو إلى جانب ماكتبه في أصول الحكم<sup>(٢)</sup>. «ويمثل كتاب الاحكام السلطانية النموذج للفكر السياسي وقوانين الحكم في الإسلام»<sup>(٢)</sup>.

ويتضمن كتاب الاحكام السلطانية، عشرون بابا: في عقد الامامة، وتقليد الوزارة، وتقليد الإمارة على البلاد، وتقليد الإمارة على الجهاد.. وولاية القضاء الخ. يعتبر الباب الخاص بعقد الإمامة أو الخلافة، وهو أولها أهم الموضوعات التي عالجها الماوردي، وهو يستند في معالجته للتقنين للخلافة إلى القرآن والسنة والاجماع إلى جانب السوابق التاريخية.

- (١) انظر ، أ.د سعد زغلول عبد الحميد، سياسة نامة لنظام الملك، تراث الإنسانية المجلد التاسع (٢) ، ص ١٧١ -- ١٧٢ .
- (٢) انظر، ياقوت، معجم الأدباء، عقيق أحمد فريد الرفاعي، طبع مصر، ح ١٥، ترجمة رقم (٢)، ص ٥٢- ٥٥- السيكي، طبقات الشافعية، عقيق محمود محمد الطناحي، عيسى عبد الفتاح محمد الجلو، طبعة البابي الحلبي، مصر منة ١٩٦٧، ص ٥٥ ص ٢٦٧-٢٦٨، ترجمة رقم (٥٠٩).
  - (٣) أ.د معد زغلول، سيامة نامة، ص ١٧٣ .

#### الخلافسية

الخلافة كما يعرفها ابن خلدون -- وهي حمل الكافة على مقتضى النظر الشرعى في مصالحهم الاخروية والدنيوية، الراجعة إليها، اذ أحوال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بمصالح الآخرة، فهي في الحقيقة خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدنيا بهه<sup>(1)</sup>. وبناء على ذلك لايقبل ابن خلدون والملك الطبيعي، لأنه في نظره، وحمل الكافة على مقتضى الفرض والشهوةه<sup>(٢)</sup>، كما لايقبل والملك السياسي، الذي يعرفه بأنه وحمل الكافة على مقتضى النظر العقلى في جلب المصالح الدنيوية ودفع المضاره. وعلى ذلك وفكلاهما مذموم لأنه نظر بغير نور الله، ومن لم يجعل الله له تورا فما له من نوره.<sup>(٣)</sup>

ولقد اجتمع الفقهاء على ضرورة هذا المتصب، ولكنهم اختلفوا في هل هو ضرورى شرعا أم عقلا. فالذين قالوا أنه ضرورى عقلا احتجوا بأنه لابد من وجود رئيس أو زعيم لأى جماعة حتى لايكون الأمر فوضى، وذلك ولضرورة الاجتماع للبشر، كما يقول ابن خلدون<sup>(1)</sup> . أما الذين قالوا انه ضرورى شرعا فقد نبهوا إلى أن الشئون الدينية في الإسلام لاتفصل عن الشئون الدنيوية أو السياسة، فلو أن العقل هو الذى يوجب وجود هذا المنصب، فلن تكون هناك ضرورة لتدبير وتنظيم الأمور الدينية، اذ أنها ليست واجبة عقلا، وهذا مالايجوز في الجماعة الإسلامية وأن جاز في عيرها. إلى جانب ذلك ينبغى الاشارة إلى أن بعض المفكرين (من الخوارج والمعتولة) من ذلك ينبغى الاشارة إلى أن بعض المفكرين (من الخوارج والمعتولة) من

- ۲۲۸ انظر، این خطدون، المقدمة، می ۲۳۸.
  - (٢) تقنن المعدر السابق، من ٢٣٨.
  - (3) ابن عقدون، المقدمة، من 228.
  - (2) نفس المصدر السابق، ص ٣٣٨.

أصحاب الأفكار المثالية الذين رأوا أن وجود هذا المنصب ليس ضروريا - وأنه يمكن للجماعة الاستغناء عنه. «والواجب عند هؤلاء أنما هو امضاء أحكام الشرع، فاذا تواطأت الأمة على العدل وتنفيذ أحكام الله تعالى لم يحتج إلى إمام ولايجب نصبه. وهؤلاء محجوجون بالإجماع»<sup>(1)</sup> كما يذكر ابن خلدون الذى ينص على دأن الذى حسملهم على هذا المذهب انما هو الفسرار عن الملك ومذاهبه من الاستطالة والتغلب والاستمناع بالدنيا، لما رأوا الشرعية ممتلعة بذم ذلك، والنعى على أهله، ثم يتبع ذلك بقوله: «واعلم أن الشرع لم يذم الملك لذاته ولا-حظر القيام به، وانما ذم المفاسد الناشعة عنه من القهر والظلم والتمتع باللذاته<sup>(٢)</sup>.

والخلافة مشتقة من الفعل و وخلف يخلف لأن صاحب المنصب يخلف النبي تلك في رئامة الجماعة الإسلامية، فهو اذن خليفة رسول الله -كما سمى أبو بكر رضى الله عنه. ولقد رأى البعض أن الخليفة أنما هو وخليفة الله استشهادا بالآية الكريمة التي تقبول: ﴿ وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض درجات ﴾. والآية التي تقبول : ﴿ ابني جاعل في الأرض خليفة ﴾. والآية التي تقبول : ﴿ جعلكم خلائف الأرض ﴾. وقد رفض أبو بكر ان يطلق عليه لقب وخليفة الله ، وقال: ولست خليفة الله ولكني خليفة رسول الله تشهرات.

وكما يقول الماوردى فقد دامتنع جمهور العلماء من جواز ذلك، ونسبوا قائله إلى الفجور، واحتجوا بأن معنى الآية لايتعلق بهذا الموضوع. كما قالوا: ديستخلف من يغيب أو يموت والله لايغيب ولايموت،(٢).

- (١) ابن خلدون، المقدمة، من ٢٤٠-٢٤١.
  - (٢) ابن خلفون، المقدمة، من ٢٤١. -
- (٣) انظر، ابن خطلون، المقدمة، من ٣٣٩.
- (٤) الماوردي، الاحكام السلطانية ، ص ١٥

والخلافة هي الإمامة اذ أن أول اختصاصات الخليفة وأهمها هي إمامة المسلمين في الصلاة، وخاصة الصلوات الكبري، وهي أهم فرائض الإسلام. ولقد كان استخلاف الرسول ﷺ لأبي بكر فيَّ إمامة الناس في الصلاة --عندما مرض ~ هي أساس اختياره يوم السقيفة اذ قال الصحابة: «ارتضاة رسول الله تله لديننا، أقلا نرضاه لدنيانا، (١) . والإمامة تغلب عليها الصغة الدينية ويطلق على الخليفة أو الإمام لقب اأمير المؤمنين، وهذا اللقب له صبغة دنيوية أكثر منها دينية. ولقد كان الرسول ﷺ يعرف باسم اأمير مكة وأمير الحجاز؛ . ويفهم من رواية ابن خلدون أن أول من حمل لقب أمير المؤمنين هو الصحابي الجليل سعد بن أبي وقاص بوصفه أميرا على جيش القادسية. وانتشر هذا اللقب، وتذكر الرواية أن بعض الصحابة دعوا عمر بن الخطاب رضي الله عنه يا أمير المؤمنين (فاستحسنه الناس واستصوبوه ودعوه به، (٢) وتضيف الرواية أن أول من دعا عمر بذلك اللقب، عبد الله بن جحش وقبل عمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة، وقيل بريد جاء بالفتح ودخل المدينة وهو يسأل عن عمر ويقول: (أين أمير المؤمنين) . ويستشف من الرواية أن عمر لقب في أول الأمر بخليفة رسول الله، ولما كمان اللقب تقيلا لأن الموقف يتطلب اضافة كلمة خليفة كلما بوبع خليفة جديد، فضل استعمال لقب اأمير المؤمنين، وتوارثه الخلفاء من بعد عمر وغدا دسمة لايشاركهم فيها أحد سواهم (٣). كيفية الوصول إلى تقلد المنصب:

وصل الخلفاء الأواتل إلى رثاسة الجماعة الإسلامية، حسب مقتضى الأحوال وبشكل انتخابي محدود، اذ اقتصر الأمر على المهاجرين من صحابة

- (١) ابن خلدون، المقدمة، من ٢٨٨.
- (٢) ابن عللدون، المقدمة، ص ٢٠١.
- (٣) ابن خلدون ، القدمة، ص ٢٠٤.

التي تحقد وعلى أيام الأمويين انقلبت الخلافة إلى ملكية يغلب فيها مبدأ الوراثة على مدأ الانتخاب، واستمر الوضع كذلك على أيام العباسيين، وحتى ذلك الوقت كانت الخلافة واحدة لانتعدد. ثم تكونت دول إسلامية انفصلت عن خلافة بغداد، وحمل أصحابها لقب الإمامة إلى جانب خليفة يغداد، مثل الأمويون في الأندلس الذين حملوا اللقب ابتداء من سنة ٣١٦ هـ/ ٨٣٩ ، والفواطم الشيعة في أقريقية (المغرب) ومصر، والخوارج الاباضية في المغرب الأوسط، (الذين حملوا لقب الإمام). أما الدول التي اعترفت بسلطان خلافة العباسيين مثل المرابطين في المغرب فانهم اقتصروا على لقب ، أمير المسلمين، وهو أقل درجة من دأمير المؤمنين، بينما حمل امراء السلاجقة لقب «السلطان».

دهذا التطور التاريخي هو الذي اتخذ أساسا عند كتاب المسلمين الذين عالجوا فلسفة السياسة، وحاولوا رسم قوانينها، مما ترتب عليه أن قواعد تشريعهم كانت تاريخية أكثر منها اجتهادية فكرية؛(١).

ويرى الشيعة «أن الامامة ليست من المصالح العامة التي تفوض إلى نظر الأمة، ويتعين القائم بها بتعيينهم، بل هي ركن الدين وقاعدة الإسلام، ولايجوز لنبي اغفاله ولاتفويضه إلى الأمة بل يجب عليه تعيين الإمام لهم، ويكون معصوما من الكبائر والصغائره .

على عكس الشيعة رأى أهل السنة أن هذا المنصب واجب باجماع، فهو من فروض الكفاية، أى الذى يمكن أن يقوم به بعض الناس، كما رأوا أنه اختيارى أى انتخابى. هذا الانتخاب أو الاختيار يشترك في القيام به ثلاثة أطراف:

<sup>(1)</sup> أبد سعد زغلول ، محاضرات في المحضارة الإسلامية، من ٨٥.

(٣) ابن حلدون، المقدمة ، ص ٣٤٢ الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ٦

بقوله تله : • الأثمة من قريش، ، ومن أن الرسول تله •أوصاهم بالأنصار خيرا، وأن يحسنوا إلى محسنهم ويتجاوزوا عن مسيئهم، ولو كانت الامارة فيهم لم تكن الوصية بهم. إلى جانب مانسب إلى الرسول من أنه قال: •لا يزال هذا الأمر في هذا الحي من قريش، (1).

والشرط الأخير، وهو اشتراط القرشية، اشتبه كما يقول ابن خلدون، على كثير من المحققين حتى نفوه، واحتجوا بقوله تلك قاسمعوا واطيعوا وأن ولى عليكم عبد حبشى ذو زبيبة، ويقول ابن خلدون دوهذا لاتقوم به حجة، فانه خرج مخرج التمثيل والفرض للمبالغة في ايجاب السمع والطاعة، ويعلل ابن خلدون ذلك بتغلب الاعاجم على الخلافية وانتقبال الحل والعقد اليهم<sup>(٢)</sup>. وهو يؤيد رأى الغالبية من العلماء الذين نادوا بهذا الشرط وفضلوا إمامة القرشي دولو كمان عاجزا عن القيام بأمور المسلمين، وهو يبين أن الحكمة من اشتراط النسب القرشي ليس فقط والتبرك بوصلة النبي تلكه لأن التبرك ليس من المقاصد الشرعية انما القصد من ذلك هو العصبية<sup>(٢)</sup>.

أما عن أهل الاختيار، أي من لهم حق الانتخاب، فينبغي أن تتوفّر فيهم شروط ثلاثة هي:

- ۱ العدالة. ۲– العلم الذي يتوصل به إلى من يستحق الإمامة. ۳– الرأي والحكمة التي تؤدى إلى اختيار من هو للإمامة أصلح.
  - (1) أبن خلدوت، المقدمة، ص 223.
- (٣) ابن خلدون ، المقدمة ، ص ١٤٣٤٥ الفصل السادس والعشرون (في اختلاف الأمة في حكم هذا المنصب وشروطه).
  - (٢) نفس المصلر النابق، ص ٣٤٥.

والذين تتوفر فيهم هذه الشروط هم أهل الحل والعقد، وعليهم مسئولية بعيين الإمام

وقد اختلف في عدد من تنعقد به الإمامة من أهل الحل والعقد، فقالت جماعة الانتعقد - أي الإمامة · إلا بجمهور أهل العقد والحل من كل بلد ليكون الرضاء به عاما والتسليم لإمامته إجماعا. ولكن الظروف التاريخية -والعرف – انتهت بتقرير أن الموجودين في بلد الإمام هم الذين يتولون وحدهم عقد الإمامة، وذلك لسبق علمهم بموت الإمام، ولأن من يصلح للخلافة في الأغلب موجودون في يلدهه (11 فهذا هو ماحدث في بيعة أبي بكر رضي الله عنه بالخلافة باختيار من حضرها ولم ينتظر ببيعته قدوم غائب عنها. ونفس الشيء بالنسبة لعمر وعشمان رضي الله عنهما. وهذا ماحدث عندما تم انتخاب على، وعندما ظهرت بوادر الفتنة، وأعلن البعض عدم شرعية خلافة على رضى الله عنه، ونادوا بانتظار عودة كبار الصحابة من الامصار حتى يتم الاجماع، استبه الأمر على الكثيرين، ولما كانت وسائل المواصلات صعبة، ومن الخطورة أن يظل منصب الخلافة شاغرا، حتى يجتبع كبار الصحابة من أهل الحل والعقد، رأى المحققون - فيما بعد - أن الموجودين في بلد الإمام منهم هم أصحاب الحق وحدهم في تعيينه. وهكذا التفقوا على بيعة على ولزومها للمسلمين أجمعين، وصوبوا رأيه (على) اذ قال : «أن بيعته انعقدت ولزمت من تأخر عنها<sup>(٢)</sup>.

وهكذا ضاقت دائرة أهل الحل والعقد، وأصبحت قاصرة على أهل الحاضرة فقط، وستضيق عندما ينظر في العدد المناسب منهم، فتترك فكرة الإجماع، ويؤخذ بالشواهد التاريخية، وبناء على ذلك قالت طائفة -- من

- ۱) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ۲-۷
- ۲۷۹ ۲۷۸ المقدمة، من ۲۷۸ ۳۷۹

الفقهاء ~ من أهل المصرة ، أن أهل الحل والعقد الدين يعينون الإمام يجب الايقل عددهم عن خمسة، كما حدث في بيعة أبي بكر رضي الله عنه، اذ انعقدت بخمسة اجتمعوا عليها ثم تابعهم الناس. وقد جعل عمر رضي الله عنه والشوري في متة ليعقد لاحدهم برضا الخمسةه(1).

هذا وذهب علماء الكوفة إلى مقارنة عقد الإمامة بعقد الزواج، فحددوا عدد أصحاب الاختيار بثلاثة، يقوم النان منهم باختيار الثالث وليكونوا حاكما وشاهدين كما يصح عقد النكاح بولى وشاهدين، وقالت طائفة أخرى تنعقد بواحد، وضربوا لذلك مثلا بالعباس عم النبى عندما قال لعلى رضوان الله عليهما: وأمدد يدك أبايعك فيقول الناس: عم رسول الله بايع أبن عمه فلا يخلف عليك أثنان، (٢).

### كيفية عقد الإمامة وولاية العهد:

ويتم عقد الإمامة من وجهين: ١– باختيار أهل الحل والعقد.

٢- بعهد الإمام من قبل.

بعد موت الإمام يجتمع أهل الحد والعقد للاختيار، فينظروا في المرشحين لتولى المنصب، ويستعرضوا أحوال من يستحق تقلد خطة الإمامة. وعليهم أن يقدموا أكثر الناس دفضلا وأكملهم شروطا ومن يسرع الناس إلى طاعته ولايتوقفون عن ييعتهه<sup>(٣)</sup>. وذلك حسب مقتضى الاحوال والوقت. فاذا كان الوقت حرب وفتن، روعى اختيار الاشجع، واذا كان وقت سلام واستقرار،

(۱)الماوردي، الاحكام السلطانية، من ٧
 (۲) نفس المصدر ، من ٧
 (۳) نفس للصدر من ٧<sup>-1</sup>

روعى اختيار الأعلم. واذا تكافأ في شروط الإمامة اثنان قدم أسنهما. وبعد أن يختار أهل الحل والعقد أفضل المرشحين للإمامة عليهم أن يعرضوها عليه لكى يقبلها أو يرفضها، فان امتنع عن قبولها ولم يجبر عليها لأنها عقد مراضاة واختيار لايدخله اكراء ولا اجباره .<sup>(1)</sup>

وفى حالة اذا ماتنازعها أكثر من واحد، كأن يقع الاختيار على واحد من النين فيتنازعاها، فقد اختلف الفقهاء فى هذا الأمر فقال البعض بعدم أهليتهما جميعا والعدول عنهما إلى غيرهما، وقال آخرون يعمل القرعة بينهما ويقدم من قرع منهما. ورأى البعض أن الرأى الأخير، لاهل الاختيار رأى أهل الحل والعقد – فبالخيار فى بيعة أيهما شاءوا من غير قرعةه<sup>(٢)</sup>.

ويعرض الماوردى بعض أمثلة لهذه المشاكل، والحلول التي يراها: مثل أن يسايع أمام ثم يظهر بعد ذلك من هو أفيضل منه، هنا تكون بيعة الأول صحيحة، حسب مبدأ وجواز امامة المفضول مع وجود الأفضل، لأن زيادة الفضل مبالغة في الاختياره<sup>(77)</sup>.

وقد تنعقد الإمامة ، كذلك، لامامين في بلدين مختلفين، وهنا لاتصح امامتهما لأنه لايجوز أن يكون للأمة امامان في وقت واحد بحسب رأى أغلبية الفسقسهماء، ولو أنه وجدت أقليمة منهم أجازت ذلك مخت ضخط الظروف التاريخية. واختلف في حل هذا الاشكال، فقال بعض الفقهاء بأحقية الذي وجد في البلد الذي مات فيه الإمام. وقال البعض بل ينبغي على كل منهما أن يتركها لأهل الحل والعقد، ورأى آخرون بعمل القرعة بينهما فدفعا

- (1) نفس المعندر و من ٧.
- (٢) الماوردي، الاحكام السلطانية، من ٨.
  - (٣) تقنى المعبدر ، من ٨.

اذن أقرب مانكون إلى عقد الزواج، وبناء على ذلك فهى لأسبق المتنازعين فى البيعة، مثلها فى ذلك مثل أهل المرأة اذا زوجاها بائنين ٥كان النكاح لاسبقهما عقداء<sup>(1)</sup> ـ واذا حدث واختلف فى أيهما أسبق لم يجز أخذ رأيهما كماليس لهما أن يحلفا عليها، اذ أن الحق فيها ليس من اختصاصهما، هانما هو حق المسلمين جميعاه ـ واذا طالت مدة الاشتباه يطل عقدى الإمامة، وأصبح لأهل الحل والعقد الحق فى اختيار إمام جديد<sup>(٢)</sup> .

هذا عن المبدأ الأول وهو الاختيار في تعيين الإمام

أما عن المبدأ الثاني وهو العهد من قبل الإمام السابق، وهو شبيه باشراك ولى العهد في الحكم حتى اذا مامات الإمام اعتلى ولى العهد العرش، ولم يخل المنصب. وهنا يكون نصويت المتدخبين في هذه الحالة ليس ضروريا. وهكذا ظهرت نظرية ولاية العهد بالتعيين التي أجمع الفقهاء على جوازها لأسباب تاريخية أولها: عهد أبي بكر إلى عمر المحصفر من الصحابة وأجازوه ، وثانيهما: عهد عمر إلى أهل الشوري واتفاق الجماعة على صحة هذا العهد<sup>(17)</sup>.

ولكن في هذين المثالين فان المعين لولاية العهد لم يكن من قرابة الإمام. والذي حدث فيسما بعد، أن ولاية العهد انحصرت في عائلة الإمام، وكنان المقدم دائما ابن الخليفة، واختلفت الآراء في صحة هذا المبدأ. فرأى المعض أنه يجوز أن ينفرد الإمام بالعهد اذا لم يكن المعين ابنه أو والده، واقتصر المعض على حالة الولد فقط دون الوالد – واشترط آخرون موافقة أهل الحل والعقد حتى لايطغي مبدأ الوراثة على مبدأ الانتخاب.

- (۱) اللودي ، من ٩.
- (٢) نفس المعدر، من ٩.
- (٣) ابن خلدون، القدمة ، هي ٣٧٢ ~ الماوردي ، ص ١٠ .

ولكن الرأى الأخير قال بجواز انفراد الإمام بعقدها للولد أوللوالد، حتى لاتسفه السوابق التاريخية. ويرى ابن خلدون أنه ولايتهم الإمام فى هذا الأمر .. لأنه مأمون على النظر لهم فى حياته، فأولى أن لايحتمل فيها تبعة بعد ماته.. فانه بعيدا على الظنة فى ذلك كله، لاسيما اذا كانت هناك داعية تدعو إليه، من ايثار مصلحة أو توقع مفسدة فتنتفى الظنة عند ذلك رأساه<sup>(1)</sup>. وهو يعطى مثلا لذلك بعهد معاوية لابنه يزيد ويرى أن ذلك العهد كان مثار أخذ ورد لأن يزيد لم يكن فوق مستوى الشبهات<sup>(٢)</sup>. ولكن ابن خلدون يحتج بعدالة معاوية ويعلل فعله ذلك بقوله : ٩ والذى دعا معاوية لايثار ابنه يزيد بالعهد دون من سواه اتما هو مراعاة المصلحة فى اجتماع الناس، واتفاق الواتهم باتفاق أهل الحل والعقد عليه حيتك من بنى أمية، اذ بنو أمية يومئذ، لايرضون سواهم، وهم عصابة قريش، وأهل الملة أجمع م وأهل الغلب منهم. فآتره بذلك دون غيره من يظن أن أولى بها، وعدل عن الفاضل إلى المفضول فآتره بذلك دون غيره من يظن أن أولى بها، وعدل عن الفاضل إلى المفضول

ولايعين الإمام ولى العهد فقط، بل يجوز له كذلك أن ينص على تعيين أهل الاختيار، والمثل لذلك مافعله عمر مع أهل الشورى. ويجوز للإمام أن ينص على أهل العهد كذلك فيرتبهم، وأن يعهد لأكثر من واحد، ويضرب لذلك مثلا بما فعله النبى تكة، فقد جعل ثلاثة قواد على جيش مؤته. وعمل بهذا المبدأ فى الدولتين الأموية والعباسية، وهو الأمر الذى لم ينكره علماء العصر. فسليمان بن عبد الملك عهد إلى عمر بن عبد العزيز من بعده إلى يزيد بن عبد الملك، وقد رتبها الرشيد رضى الله عنه، فى ثلاثة من بنيه، فى

- انظر ، إ بن خلدون ، المقدمة ، ص ٣٧٢.
  - (٢) ابن خلدون، المقدمة، من ٣٧٥.
- (٢) ابن خلدون، المقدمة ، من ٢٧٢ ~ ٢٧٢.

الأمين ثم المأمون ثم المؤتمن، عن مشورة من عاصره من فضلاء العلماء.<sup>(1)</sup> ولئن لم يكن سليمان حجة كما يقول الماوردى، فاقرار من عاصره من علماء التابعين ومن لايخافون فى الله لومة لائم هو الحجة.

### معنى البيعية:

عن طريق البيعة - وبعد قبول المرشح - يتأكد عقد الإمامة بالاختيار أو بالعهد. والامر كذلك بالنسبة لولاية العهد. ويعرف ابن خلدون البيعة بقوله وهي العهد على التلاعة، كأن المبايع يعاهد أميره على أنه يسلم له النظر في أمر نفسه وأمور المسلمين، لاينازعه في شيء من ذلك، ويطيعه فيما يكلفه به من الأمر على المنشط والمكره. أما عن اشتقاق الكلمة فهي من ياع يبيع. وقد جرت العادة على أنهم اذا «بايعوا الأمير وعقدوا عهده جعلوا ايديهم في يده تأكيدا للعهد، كما يفعل البائع والمشترى»<sup>(1)</sup>.

وبدخول التقاليد الكسروية - الساسانية - في بلاط الخلافة، أصبح المبايع يقبل الأرض بين يدى الأمير، أو يقبل يده أو رجله أو ذيل الثوب<sup>(٣)</sup>.

وقد غلب على البيعة الاكراه، وفقدت صفة الاختيار، ولهذا أفتى فقيه دار الهجرة مالك بن أنس بسقوط يمين الاكراه في البيعة، وذلك عندما قال لأهل المدينة عند ثورة محمد النفس الزكية، وليس على مكره يمين. (<sup>1)</sup>

واذا تم عقد الإمامة أو ولاية العهد بالبيعة لايجوز عزل صاحبها مالم يخل بشروط الأهلية. واذا قبض الخليفة انتقلت الخلافة إلى ولى العهد، ونفس

- الماوردي، الاحكام السلطانية، من ١٢.
   (1) الماوردي، الاحكام السلطانية، من ١٣.
  - (٢) ابن خللون، المقدمة، من ٣٧٠.
  - (T) أبن خلدون، القدمة، ص ٢٧١.
- (٤) ابن خللون ، المقدمة ، ص ٣٧٠-٣٧١- انظر، ابن الأثير. الكامل، ح ٢٥ احداث سنة ١٤٥هـ.

الشيء يحدث اذا ماخلع الخليفة معممه أما ولى العهد فاذا استعفى فان ولايته للعهد لاتبطل حتى يقبل استعفاؤه، وذلك بعد وجود غيره وللزومه من جهة المولى، (1)

وفى حالة اذا ماانتقلت الإمامة إلى ولى العهد، وكان هناك من يليه فى الولاية، اختلف الفقهاء فيما اذا كان للإمام الجديد الحق فى أن يعهد بولاية عهده إلى آخرين. ورأى اليعض أنه لايجوز له ذلك إلا اذا قبل صاحب الولاية أن يتنازل عنها طوعا، وضربوا لذلك مثلا مافعله المنصور بعيسى بن موسى وعهده لابنه المهدى. ولكن الرأى الذى عليه جمهور الفقهاء، والظاهر من مذهب الشافعى رحمه الله هو: دأنه يجوز لمن أفضت إليه الخلافة من أولياء العهد أن يعهد بها إلى من شاء ويصرفها عمن كان مرتبا معه<sup>(٢)</sup>.

واذا استقرت الخلافة لمن تقلدها سواء عن طريق الاختيار أو العهد، فان على الأمة جميعا أن تعرف باعتلاء الإمام الجديد عرش الخلافة، وأن تعرف الخليفة بصفاته اذا لايلزم «أن يعرفوه بعينه واسمه الا أهل الاختياره<sup>(٣)</sup>.

### واجبات الخليفة:

وتتلخص واجبات الخليفة في الآتي: ١ – المحافظة على الدين من خطر البدع والزيع واقامة الحدود. ٢ – تنفيذ الاحكام بين المتشاجرين، حتى تعم النصفة، فلا يتعدى ظالم ولايضعف مظلوم. أو بعبارة أخرى اقامة العدل بين الناس.

- (1) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ١١
  - (۲) الماوردي، من ۱۲
- (٣) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ١٥

## ٣- حماية البيضة والدفاع عن الحريم وتحقيق الامن للناس في معايشهم حتى ينتشروا في الاسفار أمنين ٤- اقامة الحدود. ه- تخصين الثغور. ٦- جهاد من خرج على الإسلام حتى يسلم أو يدخل في العهد. ٧- جباية الاموال الشرعية: الفيء والصدقات (على ما أوجبه الشرع) ٨- نقدير العطايا لمن يستحقها من بيت المال دون اسراف أو تقتير. ٩- تقليد وتفويض بعض سلطاته إلى الأمناء والنصحاء من العمال. ١٠- أن يباشر الأمور بنفسه ويتصفح الاحوال، لينهض بسياسة الأمة، وحراسة الملة.، ولا يعول على التفويض ... اذ قد يخون الأمين ويغش الناصح( ``. والا يتشاغل عن واجباته هذه بلذاته. أما عن حقوقه بجاه الأمة. فله عليها الطاعة والنصرة، طالما يقوم بواجباته خير قيام. أما عن الظروف والاحداث التي تؤدي إلى فقدان الأمام لامامته فهي: ١- الجرح في عدالته بارتكابه المخظورات والتعلق بالشبهات أي البدع والضلال. ٢- النقص في بدنة ، وهذا ينقسم إلى ثلاثة أقسام هي: أ- نقص الحواس وهو ينقسم بدوره إلى للاثة أقسام.

(۱) الماوردي: من ۱۵ ۱۹۰۰

- (1) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ١٧ ١٨.
   (٢) الماوردي، من ١٨ ١٩.
  - (۳) اللوردي ، من ۱۹ ۲۰.

- من نحون ولايته خاصة في الاعمال الخاصة، مثل: قاضي البلد أو الاقليم أو مستوفى خراجه<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١)الماوردى، الاحكام السلطانية. مر ٣٠

#### السوزراة

رهى كما عرفها ابن خلدون «ام الخطط السلطانية والرنب الملوكية»<sup>(١)</sup>. وب<sup>ع</sup>تبر الوزير أهم موظف في الدولة، بعد الخليفة.

والكلمة عربية الأصل، كما ينص على ذلك الكتاب، وهى مشتقة أما من المؤازرة وهى المعاونة، أو أنها مأخوذة من الوزر وهو الثقل والحمل، فكأن الوزير قد حمل عن الأمير اثقاله وأوزاره. أو من الأزر وهو الظهر لأن الملك يقوى بوزيره كقوة البدن بالظهر<sup>(٢)</sup>. والكلمة موجودة فى القرآن، كما ورد به أيضا اختصاصات صاحبها اذ تقول الآية على لسان موسى: فواجعل لى وزيرا من أهلى هارون أخى أشدد به أزرى وأشركه فى أمرى،<sup>(٣)</sup>.

هذا بينما يرى بعض المشترقين أن أصل الكلمة فمهلوى مأخوذ من فيشيرا Vi- Chira ومعناه الامر أو التقرير.

ويقبول ابن خلدون ان النبى تله فكان يتساور أصحابه ويفاوضهم في مهماته العامة والخاصة، ويخص مع ذلك أبا بكر بخصتوصيات أخرى، حتى كان العرب الذين عرفوا الدول وأحوالها في كسرى وقيصر والنجاشي يسمون أبا بكر وزيره، ويتبع ابن خلدون ذلك بقوله: فوكذا عمر مع أبي بكر، وعلى وعثمان مع عمره<sup>(3)</sup>. ولكنه يقرر أن لفظ الوزير لم يكن يعرف بين المسلمين لذهاب رتبة الملك بسذاجة الإسلام. أما مايقوله بعض الكتاب من أنه بعد أن عظم (استفحل) الملك بعد ذلك فظهر المشاور والمعين في أمور القبائل

- (١) انظر، أبن خلدون، المقدمة، ص ٤١٩.
- (٢) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ٢٤.
  - (٣) الأوردي، المعلو السابق، من ٢٤.
- (2) ابن خلدون، المصدر السابق، ص ٢٢٠.

والعصائب واستئلافهم، واطلق عليه اسم الوزير، <sup>(١)</sup> وذلك على أبام دولة بسى أمية، فهو غير صحيح والمقصود بذلك هو الكاتب الذى كان يوكل إليه حفظ السجلات (الدواوين) وتدبير المراسلات، وكان معظمهم من الموالى وأهل الذمة.

أما منصب الوزير بمفهومه المعروف فلم يظهر الا على أيام الدولة العباسية وذلك عندما ٥صارت - إلى الوزير - النيابة في انفاذ الحل والعقده<sup>(٢)</sup>. وأول من حمل اللقب ٥ وأبو ملمة الخلال ٥وزير آل محمد، ٥ ولم يكن قبله من يعرف بهذا الإسم، لا في دولة بني أمية ولا في غيرها من الدول، كما يقول ابن خلدون<sup>(۳)</sup>. وبعد ذلك ظهرت أسر توارث أفرادها خطة الوزارة أشهرها أسرة البرامكة. وأول من تقلد الوزارة منهم خالد بن يرمك. ثم استفحل سلطان الوزير ٥ حتى لقد دعى جعفر بن يحيى بالسلطان أيام الرشيد إلى عموم نظره وقيامه بالدولةه<sup>(1)</sup>.

وفرق الفقهاء بين نوعين من الوزارة، احداهما وزارة التنفيذ، وفيها يعمل الوزير بأمر الأمير، والأخرى وزارة التفويض، وفيها يستبد الوزير بالامر من دون الخليفة كما يقول ابن خلدون<sup>(م)</sup>. وعندما غلب على الدولة العباسية قواد الترك وصار اليهم الحل والعقد واستنكفوا من مشاركة الوزراء في اللقب، وتركوا اسم الوزارة إلى من يتقلدها للخليفة من معاونيه واتخذوا لقب وأمير الأمراءه. ثم عندما ملكوا الدولة تلقبوا بلقب السلطان<sup>(1)</sup>.

- (۱) المندر نقب، من ٤١٢ -- ٤٢٢.
   (۲) ابن خلدون، القدمة، من ٤٢٣.
   (۲) ابن خلدون، القدمة.
   (۲) ابن خلدون، المعدر السابق، من ٤٢٣.
   (۵) المعدر نفسه، من ٤٢٣.
  - C1) المنتر تقييه، ص ٤٢٣.

أما دولة بنى أمية بالاندلس فقد احتفظوا بالتقاليد الشامية فى ادارة دولتهم بالاندلس، فاتخذوا فى أول الأمر الحاجب، ثم عظمت اختصاضاته حتى قربت من اختصاصات الوزير فى بغداد، ولكنهم لم يتخذوا الاسم الذى استخدمه العباسيون بل ظلوا يحتفظون لمن يعاونهم بلقب الحاجب. وعلى أيام عبد الرحمن (الثانى) بن الحكم الريضى تطورت الحجابة حتى أصبحت أشبه ماتكون برياسة الوزارة فى العصر الحديث، ولكن ظل صاحبها يحمل نفس اللقب. وفى ذلك يقول ابن خلدون عن أموبى الاندلس: دوأما دولة بنى أمية وأفردوا لكل صنف وزيرا: فجعلوا لحسبان المال وزيرا، وللنظر فى أحوال أهل التغور وزيرا، وجعل لهم بيت يجلسون فيه على فرش منضدة لهم، وينفذون أمر السلطان هناك كل قيما جعل له. وأفرد للتردد بينهم وبين الخليفة واحد منهم ارتفع عنهم بمباشرة السلطان فى كل وقت، فارتفع مجلسه عن منهم ارتفع منهم بحسار الحاجب، ولم يزل الشأن هذا إلى أخر دولتهم، منهم ارتفع منهم بمباشرة السلطان فى كل وقت، فارتفع مجلسه عن فارتفحت خطة الحاجب ومرتبته على ماثر الرتب، حتى صار ملوك الطوائف فارتفعت خطة الحاجب ومرتبته على ماثر الرتب، حتى صار ملوك الطوائف من محالي الموائف الحارية على ماثر الرتب، حتى صار ملوك الطوائف

أما أشهر الحجاب في الأندلس قاطبة فهو المنصور بن ابي عامر الذي غلب على الخليفة في قرطبة.

ولقد ورثت دول المغرب من الاندلس نظام الوزارة مثل : الموحدين حيث حمل لقب الوزير من يعاون الأمير وبعض كمبار رجال الدولة. ومثل دولة الحفصيين في تونس التي اتخذت ثلاث وزراء، وزير الرأى والمشورة (وكان له التقديم)، وكان له النظر في الولايات والعزل وقود العساكر والحروب، ووزير

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، المقد ٤، ص ٤٢٤-٤٢٥.

الحسبان والديوان (صاحب الاشغال)، وهو ينظر في الدخل والخرج، والثالث للرسائل (القلم)<sup>(1)</sup>.

واستـمر الحال على ذلك في دول المغرب، فخطة الوزارة أما واحدة أو متكررة حسب حداثة الدولة أو عراقتها ونخضرها.

الوزارة فى كتاب الاحكام السلطانية للماوردى:

فيما يتعلق بالناحية النظرية، وهي المتعلقة بطبيعة المتصب وشروط وكيفية شغله، فقد تكلم فيها الفقهاء وهي ملخصة في كشاب ةالاحكام السلطانية، للماوردي. وهذه الناحية ليست نظرية مجردة أو اجتهادية صرفة، كما قد يظن، انما هي مبنية على أسس تاريخية أي أنها تستمد أصولها من الواقع والتاريخ<sup>(٢)</sup>.

وقد قسم الفيقيهماء الوزارة في الإسلام إلى نوعين: الأول هو الوزارة بمدلولها المعروف، أى بمعنى النيابة عن ولى الأمر في ادارة شئون الدولة، وهي التي أطلقوا عليها اسم وزارة التفويض. دومع أن كتاب السياسة يصرون على أن يباشر الامير أموره بنفسه الا أن الفقهاء وجدوا في القرآن سندا شرعيا للتقليد الذي ابتدعه العباسيون عندما عهدوا يسلطاتهم إلى الوزير حتى أصبح شريكا لهم في الحكم. فموسى عندما يطلب أن يكون أخوه هارون وزيرا له، يقول: دواشركه في أمري، . فاذا جاز ذلك في النبوة كان في الإمامة أجوز<sup>(7)</sup>.

والنوع الثاني هو الوزارة بمعنى المعاونة والمساعدة لولى الأمر في مباشرة

(1) المعدر السابق، ص ٤٢٧ .
 (٢) أمد سعد زغلول، محاضرات في الحضارة الإسلامية، ص ٩٩ .
 (٢) الماوردي، الاحكام السِّلطانية، ص ٢٢ .

شئون الدولة حسب الجزء الأول من الآية: ﴿ أَسْدَدَ بِهِ أَزَرَى ﴾. فصاحب هذه الوزارة هو مساعد ومعاون للأمير. ولذلك سميت هذه الوزارة باسم فوزارة التنفيذة. وهي أقل رتبة من الأولى. وقد ترتب على اختلاف طبيعة كل من النوعين، واختلاف اختصاصاتهما أن اختلفت القواعد والشروط التي يجب أن تتوفر فيمن يتقلد كل منهما.

### وزارة التفويسض:

بوصف وزير التغويض نائبا للإمام يدخل في اختصاصاته المباشرة الحكم، أى الشئون السياسية، والنظر في المظالم (القضائية)، وينفرد بتسبير الجيوش وتدبير الحروب (العسكرى)، وأن يتصرف في أموال بيت المال (المالية) وأن يستبد بتقليد الولاة (الادارية). ولذلك كانت الشروط الواجبة فيمن يتولى هذا المنصب هي نفس الشروط الواجبة فيمن يتقلد منصب الإمامة، الا شرط واحد هو النسب، فليس من الواجب أن يكون الوزير قرشيا. ولكن يحتاج إلى شرط زائد على شروط الإمامة، وهو أن يكون من أهل الكفاية فيما وكل إليه من أمر الحرب والخراج خبرة بهما ومعرفة بتفصيلهما فأنه مباشر لهما تارة ومستنيب فيهما أخرى، فلا يصل إلى استتابة الكفاة الا أن يكون منهم<sup>(1)</sup>.

هذا وهناك صفات يجب أن يتحلى بها الوزير، تتلخص فيما كتبه المأمون في اختيار وزير فيجب أن يكون اجامعا لخصال الخير، ذاعفة في خلائقه واستقامة.. قد هذبته الآداب وأحكمته التجارب، أن أؤتمن على الاسرار قام بها وأن قلد مهمات الأمور نهض فيها، يسكنه الحلم، وينطقه العلم.. له صولة الامراء، وإناة الحكماء وتواضع العلماء، وفهم الفقهاء .. يسترق قلوب الرجال يخلابة لسانه وحسن بيانه (٢) . هذه الأوصاف إذا كملت في الزعيم (١) الماردي، الاحكام السلطانية، ص ٢٢. وقل مانكمل فالصلاح بنظره عام، ومايناط برأيه وتدبيره تام<sup>(١)</sup>. الت**قليسد**:

اذا كملت شروط الوزارة هذه فيمن هو أهل لتولى المنصب فلابد لصحة تقليده من لفظ الخليفة، بمعنى أنه يجب على الخليفة أن يشرح لمن استوزره طبيعة العمل الموكول إليه اذ أن هذه الولاية تختاج إلى عقد فوالعقود لاتصح الا بالقول الصريح<sup>(٢)</sup>. وبناء على ذلك أن وقع له (كتب له) بالنظر فهو غير كافى وأن امضاه الولاة عرفا، ولكن ينبغى أن يشمل لفظ التقويض على شرطين معا:

١ – عموم النظر (اختصاصات عامة) .

٢- النيابة (عن ولى الأمر) .

والمثل لذلك أن يقول له: وقد قلدتك ما إلى نيابة عنى، ففى ذلك يتضح الجمع بين عموم النظر والاستنابة. اما اذا قال له: ونب عنى فيما الى، فمع أنه جمع الوجهين فى هذا اللفظ جاز أن يكون الأمر موضع شك لأن هذا اذن يحتاج إلى أن يتقدمه عقد والاذن فى أحكام العقود لاتصح به العقود. هذا، ولو أنه لا يتطلب وفيما يباشره الخلفاء وملوك الأم من العقود العامة مايراعى فى الخاصة من الشروط المؤكدة لأمرين: أحدهما أن من عادتهم الاكتفاء بيسير القول والاشارة. والثاني، أن قلة العقود التي يقومون بها توجب حمل لفظهم المجمل على الغرض المقصود دون الاحتمال المجرد".

- (1) الماوردي ، من ٢٢.
- (٢) الأوردي، من ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الماوردى، الاحكام السلطانية، من ٢٢ ، أ.د سعد زغلول، محاضرات في الحضارة الإسلامية، من ١٠١.

سلطات وزير التفويض: يعد أن يتم تقليد الوزير يصبح له الحق في ممارسة كل سلطات الخليفة، ولكن رغم عموم النظر فهناك شرطان يقع الفرق بهما بين الإمامة والوزارة: 1 - أحدهما خاص بالوزير، فعليه أن يطلع الإمام لما أمضاه من تدبير وأنفذه من ولاية وتقليد (أي الحصول على موافقة الإمام باستمرار) ولئلا يصير بالاستبداد كالإمام.

٢- والثاني خاص بالإمام، وهو أن يتصفح أعمال الوزير وتدبيره للأمور ليقر الصحيح منها، ويستدرك المخالفات التي وقع فيها دوباستثناء ذلك تكون سلطات الوزير واسعة، اذ هي مستمدة من سلطات الإمام، ونافذة مثلها الا تلاثة أشياء:

١ - ولاية العهد، فإن الإمام من حقه أن يعهد لمن يرى ولايجوز ذلك للوزير.
 ٢ - الاستعفاء، يجوز للإمام أن يستعفى الأمة من الأمامة، وليس ذلك للوزير.
 ٣ - للإمام الحق فى أن يعزل من قلده الوزير، وليس للوزير أن يعزل من قلده الإمام<sup>(1)</sup>.

وهذا الشرط الأخير ليس مطلقا. ففى حالة الاحكام التى نفذت أو الأموال التى صرفت فى أوجهها الصحيحة لايجوز للإمام نقضها. أما فيما يختص بتقليد الولاة أو تجهيز الجيوش وتدبير حرب فيجوز للإمام أن يعارض فى تصرفات الوزير. وهناك أمثلة لتنازع الاختصاص بين الإمام والوزير: ففى حالة اذا ماقلد الإمام واليا على عمل وقلد الوزير غيره على نفس العمل، تصح ولاية الأول اذا كان الإمام يعلم بأمر من ولاه الوزير، اما اذا كان لايعلم فتقليد الوزير أتبت<sup>(٢)</sup>. (1) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ٢٤ - ٢٥.

وزارة التنفيذ:

أما عن وزارة التنفيذ فحكمها أضعف وشروطها أقل من وزارة التقويض، أما عن طبيعة عمل وزير التنفيذ فهو وسيط بين الإمام وبين الرعايا والولاة، ينفذ أوامر الإمام، ويمضى أحكامه وفهو معين في تنفيذ الأمور وليس بوال عليها ولامتقلدا لهاه، وربما كانت طبيعة عمله أشبه بالواسطة أو السفارة ، ومن الجائز أن يشارك الإمام في الرأى، ولذلك كان عمله أقرب إلى عمل الوزير<sup>(1)</sup>.

شروط وزارة التنفيذ:

ليست هناك شروط صعبة لشغل هذا المنصب انما يجب أن تتوفر في صاحبه مبع (٧) خصائص ، أو ثمان: ١- الامانة حتى لايخون فيما قد اؤتمن عليه ولايغش. ٢- صدق اللهجة، حتى يوثق بخبره فيما يؤديه (أى حسن التدبير). ٣- قلة الطمع حتى لايرتشى فيما يلى: ٤- يسلم فيما بينه وبين الناس من عداوة وشحناء. ٤- أن يكون ذكورا لما يؤديه للخليفة (أى يتمتع بقوة الذاكرة). ٥- أن يكون ذكورا لما يؤديه للخليفة (أى يتمتع بقوة الذاكرة). ٣- الذكاء والفطنة حتى لائدلس عليه الأمور فتشتبه. ٧- ألا يكون من أهل الاهواء فيخرجه الهوى من الحق إلى الباطل.

جلاً اذا اقتصر عمله على الوساطة، أما اذاكان الوزير مشاركا في الرأى فهناك إلى جانب هذه الخصال خصلة نامنة، هي:

٨- الحنكة والتجربة التي تؤديه إلى صحة الرأى وصواب التدبير فان في التجارب خبرة بعواقب الأمور<sup>(١)</sup>.

واذا وجد من استوفى هذه الشروط فالتقليد ليس ضروريا لكى يقوم بمهامه بل يكفى اذن الإمام. كما أن شرطى الحرية والعلم ليسا واجبين لأنه لن ينفرد بولاية ولاتقليد. ولايجوز استاد هذا المنصب إلى امرأة «لما تضمنه من معنى الولاية المصروفة عن النساءه، ولأن فيها من طلب الرأى وثبات العزم ماتضعف عنه النساء، وكذلك الظهور المحظور عليهن. وبجوز أن يكون هذا الوزير من أهل الذمة، فوأن لم يجز أن يكون وزير التفويض منهمًه.

ومن الجائز للخليفة أن يقلد وزيرى تنفيذ على اجتماع وانفراد - وذلك كما كان يحدث فى الأندلس - أما وزير التفويض فهو أشبه بالإمام، فكما لايجوز تقليد أمامين لأنهما ربما تعارضا فى العقد والحل والتقليد والعزل وقد قال الله تعالى : ﴿ لو كان فيهما آلهة غير الله لفسدتا ﴾ ، فانه لايجوز تقليد وزيرى تفويض، لانهما ربما تنازعا على الاختصاص<sup>(٢)</sup>.

مشاكل التقليد لوزيرين:

يورد الماوردى بعض القضايا التى قد تعترض مشكلة تقليد وزيرى تفويض معا. وأولها أن هذا التقليد باطل اذا صدر لهما فى وقت واحد. وأن قلد أحدهما بعد الآخر، كان تقليده باطلا. وفساد التقليد بدوره ينتج عنه بعض المشاكل، اذ أن بطلان التقليد ليس كالعزل، وذلك أن العزل لايمنع من نقوذ الأوامر والأحكام التى سبق أن أصدرها أو نفذها المعزول بينما يطلها فساد التقليد.

- ١) الماردى، الاحكام المنظانية ، من ٢٦ ٢٧.
  - (۲) الماوردي ، مر ۲۷.

وبمكن للإمام أن بقلد وزيرى تفويض وذلك على شرط أن يعضيا الأمور سويا، فلا يجوز لاحدهما أن ينفرد بأمر. أما مايختلفا فيه فلا نفاذ له. ويمكن للإمام أيضا أن يستوزر وزيرى تفويض على اأن لايشرك بينهما فى النظر ويفرد كل واحد منهما بما ليس فيه للآخر نظره. أى يفرق بين اختصاصات كل منهما، والمثل لذلك أن يولى أحدهما وزارة بلاد المشرق والآخر وزارة بلاد "للغرب، فيكون عام النظر خاص العمل.

ويجوز بطبيعة الحال للخليفة أن يقلد وزيرين اذا ماكان أحدهما وزير تفريض والآخر وزير تنفيذ، فيكون وزير التفويض مطلق التصرف، ووزير التنفيذ مقصورا على تنفيذ ماوردت به أوامر الخليفة، ولايجوز لوزير التنفيذ أن يولى معزولا ولا أن يعزل مولى، ويجوز لوزير التفويض أن يولى المعزول ويعزل من ولاه ولايعزل من ولاه الخليفة.

واذا عزل الخليفة وزير التنفيذ لم ينعزل به أحد من الولاة، واذا عزل الخليفة وزير التفويض انعزل به عمال التنفيذ، ولم ينعزل به عمال التفويض، لأن عمال التنفيذ وعمال التفويض ولاية.

ويختم الماوردى الباب الخاص ويتقليد الوزارة، بشرعية وزراء الامراء والملوك والمتغلبين على الاطراف، فيقول : وواذا فوض الخليفة تدبير الاقاليم إلى ولاتها ووكل النظر فيها إلى المستولين عليها كا الذى عليه أهل زماننا، جاز لمالك كل اقليم أن يستوزر وكان حكم وزيره معه كحكم وزير الخليفة مع الخليفة في اعتبار الوزارتين وأحكام النظرين<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الماوردي، الاحكام السلطانية، ص ٢٨ -- ٣٩.

# الفصل الثالث القضساة

القضساة

لم يفكر المسلمون الا قليلا في المبدأ الذي يقضى بالفصل الأساسي بين السلطتين: القضائية والتنفيذية، وكان هذا أيضا هو شأن أوروبا المسيحية حتى أحدث العصور. فقد كان النبي هو القاضي الأعلى للمسلمين، وكذلك كان خليفته من بعده، وكان ولاته على البلاد ياشرون هذه السلطة بالتيابة عنه. ثم أن كثرة الواجبات تطلبت الاستعانة ببعض القضاة، كما يحكى عن الختار، فانه كان يجلس للقضاء بنفسه، وقد نشط في ذلك وأحسن، حتى كثرت عليه الأعمال فاضطر إلى تعيين القضاة. ولهذا السبب نفسه لم يحدد اختصاص القاضى بالنسبة لاختصاص الوالي تخديدا دقيقا. وقد احتفظ الوالي لنفسه بما كان (يعجز عنه القاضي) . وإذا لم يقبل الوالي حكم القاضي لم يكن أمام القاضي الا ينصرف عن الحكم ويعتزل أو يجلس في منزله مضربا على الاقل. ولكن مثل هذا الاهمال لحكم القباضي لم يكن كثير الوقوع، قلم بذكر الكندى صاحب تاريخ القضاة بمصر من أمثلة التصادم بين حكم القاضي وبين الوالي في مسائل مما يمس الاحوال الشخصية الا حادثتين طوال القرون الأولى، وكمان احدى هاتين الحادثتين مسألة هامة جدا من حيث المبدأ، وذلك أن امرأة تزوجها رجل ليس من أكفائها، فقام بعض أوليائها وأنكروا الزواج، وترافعوا إلى القاضي ليفسخ النكاح، فأبي، فذهبوا إلى الأمير فأمر القاضي بفسخ النكاح، فامتنع أيضا، تم فرق الأمير بينهما. وبجد هنا اصطداما مابين مبدأين: المبدأ العربي القائم على الارستقراطية والدم، ومبدأ الإسلام الديمقراطي الذي يحكم على الناس لا باعتبار الدم بل على قاعدة دان أكرمكم عند الله أتقاكم؟.

وكان من أثر القضاء على الادارة الاقطاعية في عهد العباسيين أن خرج

القاضي عن سلطان الوالي، وصار يعينه الخليفة مباشرة أو يقر تعيينه على الأقل. وكمان أبو جعفر المنصور أول خليفة ولى قضاة الامصار من قبله. ولما قدم هارون بن عبد الله قاضيا على مصر من قبل المأمون (١٩٨ - ٢١٨ هـ. / ٨١٣ - ٨٢٣م) جلس معه صاحب البريد في مجلسه، فأخرجه منه، وقال: هذا مجلس أمير المؤمنين، ليس يجلس فيه أحد الا بأمره. وظل تعيين القضاة من حق الخليفة حتى في العصور السيئة، باعتبار أن القضاء آخر مابقي من المناصب الهامة. ولما يويع للمستكفى عام ٣٣٣ هـ / ٩٤٤م، وجلس على عوش الخلافة، سأل عن القضاة وكشف عن أمر الشهود بالحضرة، فأمر باسقاط بعضهم وقبول بعضهم، فامتثل القضاة ما أمر به وقال العامة ساخرين: اللي هنا بلغ سلطانه وانتهى في الخلافة أمر، ونهيه، . وفي سنة ٣٤٢ هـ -٩٣٥م سلم الاخشيد قضاء مصر إلى أبي بكر بن الجداد، فألف البعض فيه الاشعار متهكمين، لأنه تولى القضاء من قبل الاخشيد لا من قبل الخليفة . وفي سنة ٢٥٤هـ - ٢٠٠٤م قلد السلطان بهماء الدولة النقسب أبا أحمد الموسوى والد الشريف الرضى نقابة العلوبين بالعراق وقضاء القضاة والحج والمظالم، فلم ينظر في قضاء القضاة لامتناع الخليفة القادر بالله من الأذن له بذلك، هذا مع عظم سلطان بهاء الدولة. ولإيزال من الحقوق القليل الباقية التي يمتاز بها الخليفة اليوم تعيينه قاضي القضاة بمصر.

وقد عظم شأن القضاة وقوى مركزهم منذ عهد الخلفاء الأولين من بنى العباس، فقد كانت العادة أن الولاة يحضرون القضاة إلى مجالسهم، فلما قدم محمد بن مسروق الكندى قاضيا على مصر من قبل الرشيد عام ١٧٧هـ --٧٩٣م أرسل اليه الأمير عبد الله بن المسيب يأمره بحضور مجلسه، فقال: لو كنت تقدمت إلبك في هذا لفعلت بك وفعلت كذا وكذا، فانقطع ذلك عن القضاة من يومئذ. بل نجد أن الآية قد انعكست في القرن الثالت الهجرى، فكان الولاة يحضرون مجلس القاضى في كل صباح إلى أيام القاضى ابن حربويه عام ٣٢٩ هـ - ٩٤١م، فكان أخر من ركب إليه الأمراء، لأنه كان لايقوم للأمير اذا أتاه.

وكان هذا القاضي مشلا أعلى للعدالة، لايطعن في حكمه ولاتلحقه نهمه، وكان لايؤمر احداً من ولاة مصر، بل كان يدعوهم بأسمائهم، ويحكى من تصميمه أن مؤنسا الخادم، وهو أكبر امراء المقتدر، وكان في خدمته سبعون أميرا سوى أصحابه، وكان يخطب له على جميع المنابر مع الخليفة، عرض له بمعسر مرض فأرسل إلى القاضي يطلب شهودا أنه أوصى بوقف على سبيل البر، فقال القاضي: لاأفعل حتى يثبت عندى أن مؤنسا حر، وقال: أن لم يرد على كتاب المقتدر أنه أعتقه، والا فلا أفعل. ولما وصل الكتاب أبي القاضى الا أن يشهد عدلا أنه كتاب أمير المؤمنين، هذا ومؤنس أكبر امراء الإسلام. وكان ابن حربوية مهيبا وافر الحرمة، لم يرم أحد يأكل ولايشرب، ولايغسل يده،وانما يفعل ذلك في خلوة، ولا رأه أحد يتمخط ولايسصق ولايحك جسمه، ولايمسح وجهه، وكان اذا ركب لا يلتقت ولايتحدث مع أحد، ولايصلح رداءه، وكان عليه من الوقار والحشمة مايتذاكره أهل البلد، وكان يختار في أحكامه، ويرى أن من قلد فهو متعصب أو غبي، وحكم بما لو حكم به غيره ماسكتوا عنه، فم ينكر عليه أحد، ولم يكن يلحق علمه طعن، ولارشده نهمة. وكان لايحيف في حكم. وقد اختصم عنده رجلان، وكان المدعى عليه قد سبق اليه وجعل نفسه المدعى صاحب الحق، فضحك خصمه متعجبًا، وعند ذلك صاح ابن حربوية صيحة ملأت الدار، وقال: ﴿ م تضحك وقاضيك بين الجنة والنار؟، فأرعب القاضي الرجل، ومرض ثلالة أشهر، وكان اذا عاده صاحبه يقول له: صيحة القاضي في قلبي إلى الساعة وأحسبها تقتلني.

وكان القاضى أبو حامد أحمد بن محمد بن أحمد الاسفرائينى قاضى بغداد المتوفى عام ٢٠٦هـ – ١٠١٥م رفيع الجاء فى الدنيا، وقد وقع من الخليفة ما أوجب أن كتب إليه الشيخ أبو حامد: أعلم أنك لست بقادر على عزلى عن ولايتى التي ولانيها الله تعالى، وأنا أقدر أن أكتب إلى خراسان بكلمتين أو ثلاث أعزلك عن خلافتك.

ومما يدل على رهبة منصب القضاء واحترامه فى ذلك العهد اننا عجد الامراء والوزراء كشيرا مايساقون إلى السجن، ولايحكى مثل ذلك الا على قليل من القضاة، ولم يمت فى أثناء السجن الا قاضى واحد، ولايعلم أن أصر هذا القاضى غريبا، فانه كان قليل العلم، وكان يتجر فى البز يبغداد، أمر هذا القاضى غريبا، فانه كان قليل العلم، وكان يتجر فى البز يبغداد، فاستر عنده الوزير ابن الفرات أيام محته، وقال له: أن وليت الوزارة فأى شىء تخب أن أصنع بك؟ فقال: تقلدنى شيئا من أعمال السلطان، قال : ويحك ا المرحي منك عامل ولا أمير ولا قائد ولا كاتب ولا صاحب شرطة، فأيش إقلدك؟ قال: لاأدرى، قال أقلدك القضاء، قال: قد رضيت. ثم خرج ابن والاهواز، وربما أراد بذلك أن ينيط القضاء، قال: قد رضيت. ثم خرج ابن على نقصه فى العلم، وكان يتبه على أمير المصرة، ولكن عفة أبى أمية وراسط والاهواز، وربما أراد بذلك أن ينيط القضاء، ولكن عفة أبى أمية وتصونه غطيا على نقصه فى العلم، وكان يتبه على أمير البصرة، ولكن عفة أبى أمية وراسط ملى نقصه فى العلم، وكان يتبه على أمير البصرة، ولكن عفة أبى أمية وتصونه غطيا ملى على الأمير كتاب مع طائر ينكبة ابن الغرات، والقبض عليه، فقبض على أبى أمية وأدخله السجن، فأقام فيه مدة ، ثم مات.

على أن دوائر الفقهاء لم تكن من الناحية النظرية ترمق منصب القضاء بعين الرضا، ونجد الكلام في قبول القضاء وعدم قبوله يمتد حتى إلى القرن الرابع الهجري، ويقول السمرقندي المتوفى-عام ٣٧٥هـ -- ٩٨٥م: اختلف الناس في قبول القضاء: قال بعضهم : لاينبغي أن يقبل القضاء، وقال بعضهم: اذا ولي رجل بغير طلب منه فلا بأس بأن يقبل اذا كان يصلح لذلك الأمر. وقد احتج من كره ذلك بأحاديث رويت عن النبي تلك من شأنها أن ترهب القضاة حتى العادل منهم.

ولما كتب عمر بن الخطاب إلى عمرو بن العاص أن يجعل كعب بن ضنة على القضاء أرسل إليه عمرو بكتاب أمير المؤمنين، فقال كعب والله لا ينجيه الله من أمر الجاهلية وما كان فيها من الهلكة، ثم يعود فيها أبدا اذا أبجاه الله منها، وأبي أن يقبل القضاء.

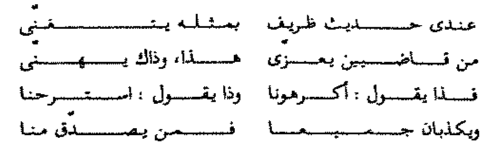
وفى سنة ٧٠ هـ - ٦٨٩ م تولى قضاء مصر عبد الرحمن بن حجيرة، فلما بلغ أباء ذلك قال: انا لله وانا إليه راجعون، هلك الرجل، وبروى أنه قال: هلك ابنى وأهلك.

ولا أعلم كيف كان موقف المسيحيين الأولين من مسألة القضاء، أما المسلمون فانهم تمسكوا بالوصية التي جاءت في خطبة الجبل (انجيل متي) من عدم التعرض للحكم على الناس.

ويحكى لنا من ورع المسلمين وخوفهم من ولاية القضاء أن أبا قلابة مثلا دعى للقضاء، فهرب من العراق حتى أبى الشام، فوافق ذلك عزل قاضيها، فهرب واختفى حتى أبى يلاد اليمامة. وروى عن سفيان الثورى أنه دعى إلى القضاء، فهرب إلى البصرة حتى مات وهو متوار. وروى عن أى حنيفة أنه ابتلى بالضرب والحس فلم يقبل حتى مات. وقد حكى الطبرى أن قوما من أهل الحديث مخاموا حديث أبى يوسف القاضى من أجل غلبة الرأى عليه من صحبة السلطان وتقلده القضاء. وفي عهد الخليفة المهدى ألزم قاضى المدينة ولاية القضاء بعد أن أشرف عليه والى المدينة بضرب السياط. وكان القاضى شريك قد ولى القضاء حوالى هذا العصر بعد تأب، وذهب إلى الصيرفى ليأخذ رزقه، فضايقه فى النقد فقال له الصيرفى: أنك لم تبع به بزا، فقال له شريك : بل والله بعت أكثر من البز، بعت به دينى. بل يحكى عن بعض العلماء أنه أظهر الجنون هربا من تولى منصب القضاء.

وكان الصوفية بنوع خاص يقفون من القضاة الذين يسمونهم علماء الدنيا على طرفى نقيض، ويقولون : «أن العلماء يحشرون فى زمرة الأنبياء، والقصاة يحشرون فى زمرة السلاطين». ويحكى لنا أبو طالب المكى أن اسماعيل بن اسحاق القاضى كان من علماء أهل الدنيا، ومن سادة الفضلاء وعقلائهم، وكان مؤاخيا لأبى الحسن بن أبى الورد، وكان هذا من أهل المعرفة، فلما ولى اسماعيل القضاء هجره ابن أبى الورد، ئم أنه اضطر إلى أن دخل عليه فى شهادة، قضرب ابن أبى الورد على كتف اسماعيل القاضى، وقال: يا اسماعيل إ علم أجلسك هذا المجلس لقد كان الجهل خير منه، فوضع اسماعيل رداءه على وجهه، وبكى حتى بله.

وكان الحنفية فيما يتعلق بالقضاء أول من خضّع لما اقتضته ظروف الحياة، وهذا شأنهم بالاجمال فيما عدا ذلك. وبحكى عن الفقيه الشافعى ابن خيران المتوفى عام ٣١٠ هـ - ٣٢٩م أنه كان يعيب صاحبه ابن سريج على تولى القضاء، وبقول له: هذا الامر لم يكن في أصحابنا، اتما كان في أصحاب أبي حنيفة. وكان ابن خيران قد امتنع من تولى قضاء بغداد، فوكل الوزير به في داره وختم الباب بضعة عشر يوما. ولكن أبا بكر الرازى المتوفى عام ٣٧٠ هـ - ٩٨٠م، وكان امام أهل الرأى في عصره، خوطب في أن يلى قضاء القضاة فامتنع وأعيد عليه الخطاب فلم يفعل. وكانت العادة حتى أواخر القرن الرابع تقضى ألا يقبل أحد منصب القضاء الا بعد أحجام وتردد. ولما صرف أبو عمرو بن عبد الواحد عن قضاء البصرة، وحل محله أبو الحسن ابن أبي الشوارب وذلك في عام ٣٩٩هـ- ١٠٠٩م قال العصفري الشاعر:



وقد اختلف هل يأخذ القاضى عن القضاء رزقا؟ ويقال أن عمر بن الخطاب منع من ذلك. أما الخصّاف الفقيه الحنفى المتوفى عام ٢٦١ هـ--٨٧٤م فقد حاول أن بثبت جواز أخذ القاضى لرزق من بيت المال مستندا فى ذلك إلى احاديث نبوية وإلى أمثلة جرت في الصدر الأول.

ولما ولى القضاء بمصر ابن حجيرة سنة ٧٠هـ – ١٨٩م كان رزقه فى السنة من القضاء مائتى دينار، وكان لابن حجيرة إلى جانب ولاية القضاء القسصص وادارة بيت المال. وكان رزقـه من القسصص ومن ادارة بيت المال أربعمائة دينار، وكان عطاؤه مائتى دينار، وكانت جائزته مائتى دينار، فكان مجموع رزقه فى السنة ألف دينار، وفى سنة ١٣١هـ – ٧٤٨م كان رزق قاضى مصر عبد الرحمن بن سالم عشرين دينارا فى الشهر، ولكن هذا المبلغ كان فيما يظهر لايكاد يكفى للاتفاق على كتاب القاضى وعلى غير ذلك مما يتطلبه ديوانه، ومع أن القاضى ابن حجيرة كان يأخذ الف دينار فى كل سنة، فكان لايحول عليه الحول وعنده منها شىء يفضل على أهله واخوانه.

وقد دخل رجل على قباضي الفسطاط في سنة ٩٠هــ- ٧٠٩ م وقد

تغدى، فقال: أتتغدى؟ قال: نعم، فأتت الجارية بعدس يارد على طبق خوص وكعك وماء، فقال اللل، وكل ، فلم تتركنا الحقوق نشيع من الخبز. وكان القاضي خير بن نعيم الحضرمي الذي تولى القضاء والقصص بمصر عام معام معر عام معام معرموت كان يلازمه: وأنت أيضا تتجر ! يحكى لنا هذا الحضرمي السن من حضرموت كان يلازمه: وأنت أيضا تتجر ! يحكى لنا هذا الحضرمي الصغير فيقول : بافضرب (خير بن نعيم) بيده على كتفى، ثم قال انتظر حتى مجوع ببطن غيرك، قلت في نفسي كيف يجوع انسان ببطن غيره؟ فلما ابتليت بالعيال اذا أنا أجوع ببطونهم.

وكان القاضى ايو خزيمة ابراهيم بن يزيد الرعينى الذى ولى قضاء مصر عام ١٤٤هـ – ٧٦٧م، متحرزا جدا فيما يتعلق برزقه، وفكان اذا غسل ثيابه أو شهد جنازة أو اشتغل بشغل لم يأخذ من رزقه بقدر ما اشتغل، وقال: انما أنا عامل للمسلمين، فاذا اشتغلت بشىء غير عملهم فلايحل لى أخذ مالهمه، ووكان يعمل الأرسان، كل يوم رسنين، واحد ينفقه على نفسه وأهله، وآخر يبعث به إلى اخوان له من أهل الاسكندرية، لكل واحد منهم رسن، وكان ذلك في سبيل الله.

وكما أن العباسيين جعلوا للقاضى منصبا رفيعا مستقلا فانهم رفعوا رزقه أيضا، فكان رزق عبد الله بن لهيعة الذى ولى القضاء على مصر من قبل المنصور عام ١٥٥ هـ تلاثين دينارا فى كل شهر. وكان رزق المفضل بن فضالة قاضى مصر من قبل المهدى تلاثين دينارا فى كل شهر أيضا، وكان يأخذ عسلا بدل عشرة منها. أما فى عصر المأمون بما كان فيه من كرم فقد أجرى والى مصر على القاضى الفضل بن غام الذى ولى القضاء عام ١٩٨ هـ مائة وثمانية وستين دينارا في كل شهر، وكان الفضل أول قاض أجرى عليه هذا الرزق الكبير.

ولما نولى مصر عبد الله بن طاهر، وكان مشهورا بالكرم، قلد عيسى بن المنكدر القضاء عام ٢١٢هـ، ولماعرف أنه مقل أجرى عليه سبعة دنانير كل يوم، ففجرت في القضاء إلى اليومة. ويحدثنا المسعودي عن ابراهيم بن جابر القاضى انه كان ببغداده يعالج الفقر ويتلقاه من خالقه بالرضا ناصرا للفقر على الغنى، فما مصت أيام حتى لقيته بحلب من جند قنسرين والعواصم من أرض الشام، وذلك في منة ٢٠٩ هـ - ٢٢١م، وإذا هو بالضد مما عهدته متوليا للقضاء على ماوصفنا، ناصرا ومسرقاً للغنى على الفقر.. وقد اخبرت أنه قطع لزوجته أربعين ثوبا تستريا وقصبا وأشباه ذلك من الثياب على مقراض واجد، ونعلَف مالا عظيما لغيره.

وقد أراد الخليفة الحاكم أن يحول بين القضاة وبين أخذ الاموال بغير حقء فأمر بأن يضعَف للجسين بن على بن التعمان رزقه وصلاته واقطاعاته، وشرط عليه ألا يتعرض من أموال الرعبة لدرهم فما فوقه.

ويحدثنا الرحالة الفارسى ناصر خسرو في القرن الخامس الهجرى أن رزق قاضى القضاة بمصر ألفا دينار في الشهر. ويذكر في ملحق أخبار القضاة للكندى أن دخل القاضي عبد الحاكم بن سميد الفارقي في السنة كان يزيد على عشرين ألف دينار.

وكمان القماضي في المشرق يعطى رزقمه من بيت المال، ولكن عندنا من النصوص مايدل على أنه كان لايأخذ شيئا من رزقه، أما لأنه لايكفيه أو رغبة عن رزق القضاء على سبيل اتقاء الشبهة والرغبة في التحرز. ويظهر أن الأمر الأخير هو الحق، فان الحسن بن عبد الله (المتوفى عام ٣٦٩ هـ - ٩٧٨م) لبث على قضاء مدينة سيراف خمسين عاما، ومع أن هذه المدينة كانت مدينة بخارية كبيرة، فقد كان الحسن يعيش مما يبيعه من منسوخاته المشهوره بجودة خطها.

وقد امتنع قاضي المدينة في عهد المهدي أن يأخذ رزقا، لأنه لم يرد أن يصبب مالا من هذا المنصب الذي يكرهه.

ولما ولى قضاء القضاة ببغداد محمد بن صالح بن أم شيبان الهاشمى هم سنة ٣٦٣هـ - ٩٧٢م وكان يتفقه لمالك اشترط عند تولى منصبه شروطا منها ألا يتناول على القضاء أجرا، ولايقبل شفاعة فى فعل مالا يجوز ولا فى البات حق، ولايغير ملبوسه.

وكان على بن المحسن التنوخي المتوفى عام ٤٤٧ هـ - ١٠٥٥ م قد تقلد
 قضاء عدة تواح، وكان دخله كل شهر من القضاء ودار الضرب التي كان
 يتولاها مع القضاء ستين دينارا في الشهر.

وفى سنة ٣٣٤هـ – ٩٤٥م كبس اللصوص دار أحمد القضاة ببغداد، وأخذوا جميع ماكان فى منزله ولم يكن شيئا مذكورا، لأنه كان مشهورا بالفقر، وكانوا يقدرون أن للقاضى مالا، فضربوه ليستخرجوه منه، فهرب إلى السطوح ورمى بنفسه إلى ماجاوره فسقط فمات.

وفي سنة ٣٥٢ هـ - ٩٦٣م نقلد أبو بشر عمر بن أكثم القضاء ببغداد. على ألا يأخذ رزقا.

وكان للقاضى أبى الطيب الطبرى عمامة وقميض بينه وبين أخيه، اذا خرج ذاك قعد هذا فى البيت، واذا خرج هذا احتاج ذلك أن يقعد. وكان أبو بكر محمد بن المظفر الشامتي قاضي قضاة بغداد المتوفى عام ٤٨٨ - ١٠٩٥م زاهدا ورعا، وقد شرط عند تولى القضاء ألا يأخذ رزقا، وكان له كراء بيت قدره في الشهر دينار ونصف، وكان من ذلك قوته، وكان له عمامة من الكتان وقميص من القطن الخشن، وكان له كيس يحمل فيه فتيت الخبز، فاذا أراد الأكل جعل من الفتيت في قصعته، ووضع عليه قليلا من الماء وأكل منه.

وكذلك كان أحمد بن يحيى القاضى الأندلسى يختلف إلى غلة كان يعمرها بالعمل ليعيش منها. ويحدثنا بيترمان (Peterman) وهو في دمشق عام ١٨٥٢م: ٩ في كل سنة يرسل قاض جديد من القسطنطينية يختاره شيخ الإسلام ويرسله، وهو يأخذ تصيبا ثابتا من تركة كل من يموت (قيل لي أنه الربع، وهو كثير بالطبع)، ويأخذ تصف العشر عن كل قضية بحكم فيها، وهذا هو المقدار الذي يدفعه كل فرد من رعايا الباب العالى عن القضية التي يتقدم بها (ولو خسرها). أما الرعايا الأوروبيون فأنهم يدفعون خمس العشره.

وفى مراكش اليوم يأخذ القضاة، باعتبارهم عمالا دينيين، أرزاقهم من الحبوس (الأوقاف الخيرية) . ولما كان هذا نادرا فانهم يتركون لقبول الهدايا من المتحاكمين اليهم.

وفي سنة ٢٥٠هـ - ٩٦١ م تقلد أبو العياس بن أبي الشوارب قضاء بغداد، بعد أن وافق على أن يحمل إلى خزانة الأمير معز الدولة مائتي ألف درهم في كل سنة. وكان هذا القاضي امع قبح فعله قبيح الصورة مشوهها، وقد اتهم ابالغلمان والشهوات والخمورا، ولكن الأمور لم تسر معه على عادتها، فقد خلع عليه من دار السلطان وامتنع الخليفة من أن يصل إليه، ولم يأذن له الخليفة أن يصل إليه في يوم موكب ولاغيره، ثم عزل من منصبه بعد عامين، وتولى مكانه أبو بشر عمر بن أكثم المتقدم الذكر وأعفى مما كان يحـمله ابي الشـوارب، وأمـر بألا يمضي شـيـمًا من أحكام ابن أبي الشـوارب وسجلاته، لأنه اشترى منصبه شراء.

وقد كان القاضى توبة بن نمر الحضرمى المتوفى عام ١٢٠ هـ - ٧٣٨م أول قاضى بمصر وضع يده على الاحباس، وانما كماتت الاحباس فى يد أهلها وأيدى أوصيائهم، فأراد توبة أن يضع يده عليها حفظا لها، افلم يمت حتى صارت الاحباس ديوانا عظيماه. وكان القاضى إلى جانب هذا يتولى أموال اليتامى، ومنذ عام ١٣٣ هـ - ١٥٧م أوردها القاضى خير بن نعيم بيت المال وسجل فى كل مال منها سجلا بما يدخل منها ومايخرج.

وفى سنة ٣٨٩ هـ - ٩٩٩ م توفى القاضى محمد بن النعمان، فوجد عليه من أموال اليتامى سنة وثلاثون ألف دينار، فأمر الخليفة الحاكم بأمر الله أن تصادر أمواله، وأرسل فهد النصرانى، كاتب الوزير، فاحتاط عليها، وشرع فى البيع وفى تغريم الشهود الذين كانت الودائع بخت أيديهم (وهم خيار أهل البلد) إلى أن بخصل نصف الدين، وأمر الحاكم ألا يودع بعد ذلك عند أحد الشهود مال يتيم ولا غائب. وأفرد موضع يوضع فيه المال ويختم عليه أربعة من الشهود لايفتح الا يحضورهم.

ولم يدخل في اختصاص القاضي النظر في المواريث بصورة نهائية الا في القرن الرابع الهجري، نم صار إليه أخيرا الاشراف على سجون البلاد التي يلي قضاءها، واختص القضاة من ذلك بما سمى دحبوس القضاة، وهي الخاصة بمن يحبس لدين عليه، وذلك في مقابل حبوس المعونة التي يحبس فيها أصحاب الجنايات. وفي سنة ٤٠٢ هـ - ١٠١١ م أمر فخر الدولة ليلة الفطر بتأمل من في حبوس القضاة، فمن كان محبوسا على دينار إلى عشرة أطلق، وما كان أكثر من ذلك كمّل، وأخرج ليعود بعد التعييد، وأوعز بتمييز من في حبس المعونة، فمن صغرت جنايته أطلق ووقعت ثوبته.

وكانت عادة المتحاكمين أن يتقدموا للقاضى برقاع في الرقعة منها اسم المدعى واسم خصمه وأبيه، وكان الكاتب يأخذ هذه الرقاع عند باب المسجد قبل مجيء القاضي، ولايزال يأخذها حتى يحضر القاضي، وإذا كانت الرقاع كشيرة لا يقدر القاضي أن يدعر بها كلها في يوم، فرقيها في كل يوم خمسين رقعة أو أكثر من ذلك على قدر طاقته في الجلوس والصبر.

وكانت جلسات القاضى للحكم علنيه، وقد خاصم رجل المأمون مرة، وأذن المأمون للقاضى يحيى بن أكثم في القضاء بينهما في دار الخلافة، فقال القاضى: فاني أبدأ بالعامة أولا ليصح المجلس للقضاء، ثم أمر بفتع الباب وقعد في ناحية من دار الخلافة، وأذن للعامة في الدخول ونادى المنادى وأخذ الرقاع ودعا بالناس، ثم قضى بين الخليفة وخصمه. ومن أجل أن جلسات القضاء كانت علنية، فقد كان القاضى في أول الأمر يجلس في مكان يجلس مستندا إلى اسطوانة من أساطين المسجد، وكذلك كان القاضى يجلس أحيانا للقضاء في داره، وبحكى عن خير بن نعيم الذى تولى قضاء مصر عام أحيانا للقضاء في داره، وبحكى عن خير بن نعيم الذى تولى قضاء مصر عام فكان يجلس في مان له مجلس يشرف على الطريق على باب داره، فكان يجلس في ما يجرى بين الخصوم من الكلام.

وقد ولى قضاء مصر ابراهيم بن الجراح سنة ٢٠٥هـــ ٩١٩م، وقد سخط المصريون عليه، وكان مصلاه موضوعا في المسجد الجامع، فجاء المصريون وألقوه في الطريق، فجلس للحكم في منزله، ولم يعد للمسجد الجامع حتى صرف. ولم يكن هذا القاضي بالمذموم في أول الأمر، حتى قدم عليه ابنه من العراق، فأفسد أموره وخدعه وأخذ الرشا من الناس، فسخط المصريون على القاضي.

ولما ولى القاضى هرون بن عبد الله قضاء مصر سنة ٢١٧ هـ -- ٨٣٢ جعل مجلسة فى الشتاء فى مقدم المسجد، واستدبر القبلة، وأسند ظهره بجدار المسجد، ومنع المصلين أن يقربوا منه، وباعد كتّابه عنه، وباعد الخصوم، وكان أول من فعل ذلك. واتخذ مجلسا للصيف فى صحن المسجد وأسند ظهره للحائط الغربي.

وقد رأى أهل السنة بعد انتصارهم حوالى منتصف القرن الثالث الهجرى أن جلوس القاضى في المسجد ينافي مايجب لبيوت الله من الحرمة، فأمر المعتضد سنة ٢٧٩هـ ألا يقعد القضاة في المسجد. ولكن هذا الأمر لم يتمر إلا قليلا، فقد كان قاضى القضاة ببغداد حوالي عام ٣٢هـ – ٩٣٢ م يجلس للقضاء في داره. أما في مصر فكان القاضي يجلس للقضاء في داره أحيانا، وفي الجامع أحيانا أخرى.

ولما تولى أبو عمر محمد بن الحسين البسطامي (المتوفى عام ٤٠٧هـ – ١٠١٦م) قضاء نيسابور أجلس في مجلس القضاء في المسجد في الساعة التي قرىء فيها عهده.

أما في عصر الفاطميين فكان قاضي القضاة بالقاهرة يجلس السبت والثلاثاء بزيادة جامع عمرو بن العاص على طراحة ومسند حرير. وكان الشهود يجلسون حواليه يمنة ويسرة بحسب تاريخ عدالتهم، وبين يديه خمسة من الحجاب، النان بين يديه، والنان على باب المقصورة، وواحد ينفذ الخصوم اليه، وأمامه كرسي الدواة، وهي دواة محلاة بالفضة بخمل إليه من خزائن القصور.

وكان المتحاكمون إلى القاضى في العصر الأول بيسطون قضيتهم وهم وقوف بين يديه، وقد أتى الأمير الأموى عبد الملك بن مروان النصيرى إلى القاضي خير بن نعيم يخاصم ابن عم له، فقعد على مفرش القاضي، فقال له القاضي: قم مع ابن عمك، فغضب الأمير، وقام ولم يخاصم.

ثم صار الرسم أن يجلس المختصمون بين يدى القاضي صفا متساوين.

وقد وقع بين أم المهدى وبين أبى جعفر المنصور خصومة، فقالت لا أرضى الا بحكم غوث بن سليمان، وكمان هذا قاضيا على مصر من قبل المهدى، فحمل إلى العراق للحكم بينهما، فوكلت أم المهدى عنها وكيلا، جلس أمام القاضى، فطلب القاضى من أمير المؤمنين أن يساوى خصصه في مجلسه فانحط عن فرشه، وجلس مع الخصم، وبعد النظر في القضية حكم القاضى لأم المهدى على أمير المؤمنين.

وقد جاء في مصدر أن المأمون شكاه رجل إلى القاضي يحيى بن أكثم، فنودى الخليفة ليجلس مع خصمه، ومعه غلام يحمل مصلى، فأمره القاضى بالجلوس، فطرح المصلى ليقعد عليه، فقال له يحيى: يا أمير المؤمنين ! لاتأخذ على خصمك شرف المجلس، فطرح للخصم مصلى آخر فجلس عليه.

وقد خوصم مولى السيدة زبيدة، زوجة الرشيد، ووكيلها إلى القاضي

محمد ابن مسروق، فأمر باحضاره فجلس متربعا، فأمر به ابن مسروق فبطح وضرب عشرا، هذا مع أنه وكيل السيدة ذات النفوذ العظيم.

وقد تعرض أهل النظر للبحث في جميع الأمور الصغيرة التي قد تؤثر على عدالة القاضي، هل يجوز للمتخاصمين أن يسلّموا على القاضي؟ اذا سلم عليه أحد الخصمين فقال: فالسلام عليكمه فان كلمة السلام زيادة في الجواب. ولهذا ذهب قوم إلى أنه لايتبغي للخصوم أن يسلّموا على القاضي.

وكملك شدد أهل العدالة على القاضي في ألا يؤثر على المتخاصمين أقل تأثير، فلا يصبح على أحدهم ليستخرج منه الاجابة التي يريدها. وقد كانت هذه المعاملة اللينة من القضاة لمن يختصم إليهم وعجز القضاة أحيانا عن الزام أحد الخصمين باعطاء المال لصاحبه، سببا في أن اخترعت عند أهل الفكاهة بمصر قصة القاضي النطاح الذي ثبت في قلنسوته قرني ثور لينطح بهما المعاند من المتخاصمين. وقد سمع الخليفة الحاكم بذلك، فلام القاضي على مافعل، فطلب القاضي من الخليفة أن يجلس وراء الستار في مجلس القضاء ليرى بنفسه مقدار بلادة الناس. فحضر الخليفة، ومثل بين يدى القاضى خصمان بطالب احدهما الآخر بمائة دينار، فاعترف المدعى عليه بالدين، ولكنه طلب أن يدفعه مقسطا، فاقترح القاضي في أول الأمر أن يدفع عشرة دنانير في كل شهر، ولكنه اعترض فخفض القاضي ذلك إلى خمسة دنانير، ثم إلى دينارين، ثم إلى دينار، ثم نصف دينار، فأظهر العجز، وأخيرا سأله القاضى أن يبين مايستطيع أن يدفعه فقال أنه بدفع ربع دينار في كل عام، ولكنه شرط أن يبقى خصمه في السجن، لأنه اذا أطلق وعجز هو عن أداء ماعليه فربما قتله. عند ذلك سأل الحاكم القاضى: كم نطحته فقال: واحدة، فقال الحاكم: انطحه مرتين، أو انطحه مرة وأنا أنطحه أخرى.

وكان القاضى بلبس السواد على هيئة عمال بنى العبام، وكان المفضل ابن فضالة قاضى مصر من قبل المهدى عام ١٦٨ هـ -- ٧٨٤م يعتم بعمامة سوداء على قلنسوة طويلة. ولما ولى الحارث بن مسكين قضاء مصر عام ١٣٧هـ -- ١٥٨م، طلب إليه أن يلبس السواد،فامتنع، فخوفه أصحابه سطوة السلطان به، وقالوا له: يقال انك من موالى بنى أمية، فأجابهم إلى لباس كساء أمود من الصوف. وفي غضون القرن الثالث الهجرى كانت القلنسوة وتسمى أيضا الدنية في لغة المستهزئين هى لباس القضاة الذى يميزهم،

ولما صرف القاضي أحمد التنوخي عن القضاء، ثم أعيد إليه قال: أحب أن يكون بين الصرف والقبر فرجة، ولا أنزل من القلنسوة إلى الحفرة.

وَقَد سْبِه أَحد الكتابُ رجلا فقد الملاحة فقال مثل قاض بلا دنية.

وكان ببغداد في سنة ٣٦٨ هـ - ٩٧٨ قاض يعرف بأحمد بن مبيار، وكانت له هيبته وجثة مهولة ولحية طويلة، فقدم إليه امرأتان أدعت احداهما على الأخرى، فقال لهذه : ماتقولين في دعواها؟ قالت: أفزع، أيد الله القاضي. قال: مماذا، قالت: الحية طولها ذراع، ووجهه طوله ذراع، ودنية طولها ذراع، فأخذتني هيبتها،فوضع القاضي دنيته، وغطى بكمه لحيته، وقال: قد نقصتك ذراعين، أجيبيني عن دعوتها.

وكان قضاة الفاطميين يحملون سيفا.

وكان موظفو ديوان قاضى القضاة ببغداد في سنة ٣٣٦ هـ هم: - الكاتب ، وقد رتب له في كل شهر ثلثمائة درهم. - الحاجب، ورزقه مائة وخمسون درهما في الشهر. ومن يعرض الاحكام،وراتيه في الشهر مائة درهم.
 وخازن ديوان الحكم ومن معه من الأعوان، ولهم ستمائة درهم.

ومنذ عبهد الخليفة المنصور ظهر أكبر مايستلفت النظر في النظام القضائي، وهو ايجاد جماعة من الشهود الدائمين أمام القاضي، ويخبرنا الكندى، وهو مؤرخ ثفة، عن نشأة الشهود، فيقول: كان القضاة اذا شهد عندهم أحد، وكان معروفا بالسلامة، قبله القاضي، وأن كان غير معروف بها أوقف، وأن كان الشاهد مجهولا لا يعرف سئل عنه جيرانه، فما ذكروه به من خير أو شر عمل به، حتى كان غوث بن سليمان في خلافة المنصور، فكان أول من سأل عن الشهود بمصر في السر، وكان سبب ذلك كثرة شهادة الزور في زمن غوث، وكان من عدّل عنده قبله، ثم يعود الشاهد واحدا من الناس، ولم يكن أحد يوسم بالشهادة ولايشار إليه بها.

ثم أن القاضى المفضل بن فضالة عين رجلا يسمى صاحب المسائل ليسأل عن الشهود ويشهد عليهم، وكان المفضل أول من استعمل هذا المامل، فتحدث الناس انه كان يرتشى من أقوام ليذكرهم بالعدالة. ثم جاء القاضى العمرى على قضاء مصر من قبل الرشيد سنة ١٨٥هـ – ١٠٨م، فاتخذ الشهود دوجعل أسماءهم فى كتاب، وهو أول من فعل ذلك، ودونهم وأسقط سائر الناس، ثم فعلت القضاة ذلك من بعده حتى اليومه.

وقد سخر الشعراء من هذا القاضي لأنه اتخذ من أهل المدينة من موالي قريش والانصار وغيرهم نحوا من مائة شاهد، ثم أسقط جمعا منهم، وحط عليهم نحو من ثلاثين رجلا ممن ألب عليه من الفرس.

ومن الشهود نشأت بطانة القاضي، وقد أمر القاضي لهيعة بن عيسي الذي تولى القضاء بمصر عام ١٩٩ هـ صاحب مسائله أن يجدد السؤال عن الشهود والموسومين بالشهادة في كل ستة أشهر، ليقف من حدثت له جرحة، واتخذ من بين الشهود قوما جعلهم بطانته، وكانوا نحوا من ثلاثين رجلا.

وقد أهتم أحد القضاة، وهو عيمى بن المنكدر الذي تولى القضاء عام وتد أهتم أحد القضاة، وهو عيمي بن المنكدر بالليل، ويغطى رأسه، ويمشى في السكك ليسأل عن الشهود ونجد في عهد بولاية القضاء في كتاب الخراج لقدامة ابن جعفر أن التثبت في شهادة الشهود، والمبالغة في المسألة عنهم، والفحص عن وجوه عدالتهم، والبحث عن حالاتهم، من أهم واجبات القاضي.

وكان عضد الدولة لايجعل للشفاعات طريقا، ويحكى أن مقدم جيشه شفع في بعض أبناء العدول ليتقدم إلى القاضي ليسمع تزكيته، ويعدّله. فقال عضد الدولة: قليس هذا من أشغالك، انما الذي يتعلق بك الخطاب في زيادة قائد ونقل مرتبة جندي ومايتعلق بهم، وأما الشهادة وقبولها، فهو إلى القاضي وليس لنا ولا لك الكلام فيهة.

ويحكى أن الخليفة الحاكم جرى فى هذه المسألة ، مسألة العدول، على ماعرف عنه من فعل الشيء ثم نقضه، ففى سنة ٤٠٥ هـ - ١٠١٤م سأله جماعة من المصريين أن يؤهلهم للعدالة، فأذن لهم فى ذلك، وتشبه بهم غيرهم فى سؤاله، حتى بلغ عدد العدول ألفا وماتتين ونيفا، فأعلمه قاضى القضاة أن كثيرا منهم لايستحقون العدالة، ولايوثق بهم فى شهادة فأذن له، على حسب عادته، بتصفحهم واقرار من يرى اقراره منهم.

ولما كان هؤلاء العدول يختارهم القاضي ويعدلهم بنفسه، فانهم كانوا يعزلون يعزله أو موته.

وكان القاضي اسماعيل بن عبد الواحد، قاضي مصر سنة ٣٢١هـ. -

۹۳۳م يلزم الشهود أن يركبوا معه.

وحوالي ذلك الوقت كمان الرسم أن يجلس مع القماضي عند نظرة في القضايا أربعة شهود، النان يجلمان عن يمينه والنان عن يساره.

وفى القرن الرابع الهجرى نجد الشهود قد أصبحوا نوعا من العمالى الثابتين، بعد أن كانوا فى أول الأمر من حاشية القضاة الأمناء الذين يوثق بشهادتهم. وهذا القرن أيضا هو الذى أوجد هذا النظام الذي لايزال باقيا إلى اليوم وأحله محل النظام الإسلامي القديم، بل نجد أن القاضى التميمي فى القرن الثالث الهجرى بالبصرة قد عين فى أثناء ولايته ستة وتلاثين ألف شاهد، منهم عشرون ألف لم يشهدوا بعد تعيينهم، فلم يحظوا بشرف منصبهم. وكان يسغداد حوالي عام ٣٠٠ هـ - ١٢٢م نحو من ألف وثمانماتة شاهد.

وفي منة ٣٢٢هـ- ٩٣٤م أكثر الشهود التردد على القاضى محمد بن موسى بمصر، فقال لهم: مالكم معاش عندنا، فلا يجيء أحد منكم الا لحاجة أو لشهادة. فكان الشهود أرادوا أن يكونوا موظفين، ولكن القاضى كان على الرأى القديم في أمر الشهود.

وفي سنة ٣٨٢ هـ- ٩٩٢م بلغ عدد الشهود ببغداد للالمائة وثلاثة، ولكن هذا المدد كان يعتبر كثيرا، وفي أواخر القرن الرابع أنقص قاضي القضاة بالقاهرة عدد الشهود.

وقد أوصى الدمشقى التاجر الماهر أن يحتاط في شهادة من يشهدون على العقود التي يريد إمضاها، فيسأل عنهم أن لم يكن خبيرا بهم، حتى يعرف المشهورين بالامانة والنزاهة في الدين واليسار قيأخذ بشهاداتهم، وذلك لأنه في أكثر الأوقات يدخل في الشهود من لايستحق منزلة العدالة لعناية به أو جاء بعض أقاربه ويلبث مدة، ثم ربما حدث أمر آخر فيسقط الشاهد وتضيع قيمة الكتاب أو العقد الذي شهد عليه.

وكان ينوب عن القماضي شاهد في كل محكمة من انحاكم الخمس الصغرى ليحكم فيها باعتباره قاضيا مستقلا يحكم في القضايا الصغيرة.

وكان الشهود في عصر لين Lane يجلسون في دهليز المحكمة الكبرى، ويقدم الشاكي قضيته لمن يجده غير مشغول منهم، فيقيدها هذا، ويأخذ عن تقييدها قرشا أو أكثر، قان كانت القضية صغيرة، ورضي المدعى عليه بحكم الشاهد حكم هذا فيها، والا أدخل الخصمين إلى القاضي.

وقد أوصى الخليفة الطائع فى عهده لقاضى القضاة أبى محمد بن معروف، وهو العهد الذى كتبه الصابى فى منة ٣٦٦ه - ٩٧٦ م، وصية متكررة بالاكثار من تلاوة القرآن وأن يتخذوه إماما يهتدى يآياته، وبالمحافظة على الصلوات فى أوقاتها، وبالجلوس للخصوم وفتح بابه لهم على العموم، وأن يوازى بين الفريقين المتحاكسمين إليه، ولايحابى مليا على ذمى. وأمره بالقصد فى مشيته، وبالغض من صوته، وحلف الفضول من لفظه، وان يخفف من حركاته ولفتاته، ويتوقر من سائر جنباته وجهاته، وأن يستصحب القضاة المتورين والشهود القبولين فى طهارة ذيله ونقاء جيه، وحاجبا سديدا رشيدا لايسف إلى دنيته، ولايقبل رشوة، ولايلتمس جعلا، وخلفاء يرد إليهم مابعد من العمل والسجلات، ماهرا فى القضايا والحكومة غير مقصر عن من عرف المتورين والشهود القبولين فى طهارة ذيله ونقاء جيه، وحاجبا سديدا من معد من العمل عن مقره، وأعجزه أن يتولى النظر فيه بنفسه، ويجمل لكل من هذه الطواتف رزقا يكفه ويكفيه، وأن يسحث عن أديان الشهود ويفحص من هذه الناتهم، وأمره أن يضبط مايجرى فى عمله من الوقوف الثابتة فى ديوان عن أماناتهم، وأمره أن يضبط مايجرى فى عمله من الوقوف الثابة فى ديوان ورد عليه أمر يعييه الفصل فيه أن يرده إلى كتاب الله، فان وجد فيه الحكم وإلا ففى السنة، فان أدركه ولااستفتى ذوى الفقه وأهل الدراية، وأمره الا ينقض حكما حكم يه من كان قبله الا اذا كان خارجا عن الاجماع وأنكره جميع العلماء، عند ذلك ينقضه نقضا يشيع ويذيع. وهذا الاجماع الذى يتعقد من جماعة العلماء الذين لا يخصعون لسلطة أخرى هو المحكمة الإسلامية العليا، وهؤلاء العلماء الذين يسلون رأيهم فى ميدان الاحكام القضائية الهامة هم المظهر الذى أتبتت فيه الديمقراطية الإسلامية وجودها، لأن الحكم الأعلى هنا يصدر عن جماعة المسلمين.

وكان في الحياة الديوانية نزعة قوية إلى جعل المناصب ورائية من الأب إلى الأبن، وأظهر ماكان ذلك في مناصب القضاء، ففي القرنين الشالث والرابع تقلد قضاء القضاة من أسرة واحدة هي أسرة أبي الشوارب ثمانية رجال يبغلاد، هذا عدا ستة عشر قاضيا آخرين من هذه الأسرة. وظل بنو أبي بردة منذ حوالي عام ٣٢٥هـ – ٩٣٧م يتقللون قضاء القضاة بفارس أجيالا كثيرة، كما ظلوا قرونا كثيرة منذ ٢٠٠ هم عهد الفاطميين بمصر.

وقد زادت شوكة هذه الأسر التي توارثت القضاء زيادة هائلة، وذلك لأن نظام الاستخلاف في المناصب ظهر في القضاء، كما كمان في مناصب الولاية وحكم الأقاليم ونجد في صور الخاطبات التي ترجع إلى أوائل القرن الرابع الهجري أنه كان بمصر قاض واحد، وأن فارس والاهواز كان يجمعان لقاض واحد. وكان القاضي عبد الجبار قاضي قضاة بني بويه يجمع بين قضاء الري وهمذان والجبال. وكان قاضي مكة في سنة ٣٣٦هـ- ١٤٧م له قضاء مصر وغيرينا. وفي عهد الغاطميين كان ربما جمع قضاء الديار المصربة وأجناد الشام وبلاد المغرب لقاض واحد. وبجد في العهد الذي كتب لقاضي القضاة محمد بن صالح الهاشمي سنة ٣٦٣هـ – ٩٧٤م، مايجعله قاضيا على المملكة الإسلامية كلها تقريبا من البلاد الواقعة غرب جبال فارس إلى مصر، وكمان بخته حكام في البلاد عمهمد إليه في تصفح أحوالهم واستشراف مايجري من الاحكام في سائر النواحي.

وكان هناك إلى جانب القضاء النظر في المظالم، وكان الناظر في المظالم ينظر في كل دحكم بعجز عنه القاضي، فينظر فيه من هو أقوى منه يداه. وكان القصاء والنظر في المظالم يقومان جنبا لجنب في جميع البلاد الإملامية. ولكن اختصاص كل من هذين القضاءين لم يحدد تخديدا دقيقا. وكانت المسألة الهامة دائما هي هذه: أيهما أقوى: ملطان الإسلام الذي بمئله القاضي أم السلطة الدنيوية؟ وكانت الأمور المتعلقة بالحدود تقدم إلى صاحب المظالم. وكان القاضي أحيانا ينظر في المظالم، وكان قاضي القضاة بنوع خساص ينظر في المظالم بدار السلطان. وكان الوزير هو الذي يعين أصحاب المظالم في المظالم بدار السلطان. وكان الوزير هو الذي يعين

وقد حاول رجال الشرع مرتين في القرن الرابع الهجرى أن يشرفوا على إعمال الشرطة. ففي منة ٣٠٦هد – ٩١٨م أمر الخليفة المقتدر يمنا الطولوني صاحب الشرطة ببغداد بأن يجلس في كل ربع من الأرباع فقيها يسمع من الناس ظلاماتهم، ويفتى في مسائلهم حتى لايجرى على أحد ظلم، فكان مؤلاء الفقهاء بمثابة أصحاب شرطة من الفقهاء يشرفون على أعمال أصحاب الشرطة لتكون مطابقة لفتواهم، ويقول ركن الذين بيبرس المتصورى الدوادار الشوفي عام ٢٧هد بعد ذكر هذا النظام، وفضعفت هيبة السلطة بذلك، وطمع اللعوص والعيارون، وكثرت الفتن، وكبست دور التجار، وأخذت ثياب الناس في الطرق المنقطعة. وكذلك نتصب الخليفة الحاكم بمصر في الشرطة وفي كل بلد شاهدين من العدول، وأمر ألا يقام على ذي جريرة أو مرتكب جريمة حد الا بعد أن يصح عند ذينك الشاهدين أنه مستوجب لذلك. ولكن هاتين المحاولتين لم يكن لهما تأثير، بل نجد الآية قد انعكست، فكانت ترفع الظلامات من حكم القضاة إلى أصحاب المظالم ولاسينما إلى الوزير الذي يجلس للمظالم، وهذا يخالف النظرية الفقهية. وقد جاء وصف لجمهور المستصرحين إلى الوزير الذي كان يقعد للمظالم بأنهم كانوا فقوما كثيرين قد قصدوا من نواح بعيدة وأقطار شاسعة مستعرجين متظلمين، فهذا من أمير وهذا من غامل، وهذا من قاض وهذا من متعززه.

وقد خدت حوالى سنة ٤٣٠ هـ - ١٠٣٩ م أن مات رجل بمصر وترك مالا جزيلا، ولم يخلف سوى بنت واحدة، فورتت جميع المال، وتطاول الناس لتزوجها لكثرة مالها، ومن جملتهم القاضى عبد الحاكم بن سعيد الفارقى، قامتنعت عليه، فحنق عليها، وأقام أربعة شهود بأنها سفيهة، وأحد مالها، فهربت إلى الوزير، وعرفته بما فعله القاضى، فعمل محضرا برشدها وأشهد عليه، وأمر باحضار القاضى، فأحضر مهاتا، وأحد المال منه، وأنيب ولده عنه فى الاحكام، ولزم داره فلم يخرج منها، ثم قيض الوزيرَ على الشهود الذين شهدوا بسفهها فأودعهم السجن، وخلع على من شهد له بالرشد.

وقد داوم أحمد بن طولون صاحب مصر النظر في المظالم بكل عناية، «حتى استغنى الناس عن القاضى»، وحتى كان القاضي ربما نعس في محله، ثم انصرف إلى منزله وأم بتقدم إليه أحد. ولم يكن في مصر قاض في ذلك العهد سبع سنين، فكان كل شيء يرد إليه إلى الناظر في المظالم. وكذلك كان كافور الاخشيدي الأسود يجلس للمظالم حتى «كان القاضي كالمجور عليه لكثرة جلوس كافور للمظالم» .

وفي سنة ٣٦٩هـ - ٩٧٩م وقع نزاع بين صساحب الشسرطة وبين القاضي، وذلك أن صاحب الشرطة حكم في شيء ليس من اختصاصه، فأنكر القاضي حكمه، واعترض فيه، فوقع الوزير بأنه ليس لأحد الفريقين أن يعترض على الآخر فيما حكم به.

وفي حوالي سنة ٤٠٠هـ. منع القاضي أصحاب الشرطة من التكلم في الاحكام الشرعية، ثم أنهى الخليفة النزاع بأن أضاف للقـاضي النظر في المظالم.

وكانت الظلامات تقدم مكتوبة، وكان يحدث أحيانا حوالي عام ٣٧٠هـ - ٩٣٢م أن ترمي الرقعة في ورق المطالم أسام القاضي في الجلس.

وكانت الاحكام تصدر مكتوبة. وقد جرت بعض هذه التوقيعات مبيرى التصوص الأدبية المشهورة التي تؤثر لحستها بوهي شيوبهة بحواشي فريدريك الأكبر التي كان يكتبها على هامش مايرفع إليه.

وكان يخصص في دار الخلافة يوم في الأسبوع لسماع المظالم، وكذلك كان الحال من قبل في العصر اليوزنطي، ففي منة 197م كان حاكم الرها يجلس كل يوم جمعة في الكنيسة للقضاء.

وفي حصر الخليفة المأمون مثلاً خصص يوم الأحد للنظر في المظالم. وكان أحمد بن طولون بسصر يجلس لذلك يومين في الأسبوع.

وكان الأخشيد يبعلس للمظالم بنفسه كل يوم أربعاء، وبعده كان كافور يجلس كل سبت، وبحضر عنده الوزير وسائر الفقهاء والقضاة والشهود ووجوء البلد. وأول من جلس من الحلفاء المهدى وآخرهم المهتدى (٢٥٥ -٢٥٦ه. = ومحد من جلس من الحلفاء المهتدى يجلس للمظالم وينظر فيما يرفعه إليه العام والخاص، وقد بنى قبة لها أربعة أبواب كان يجلس فيها وسماها قبة المظالم، وكان تقيا، فأمر بالمعروف ونهى عن المنكر. وكان يحضر كل جمعة إلى المسجد الجامع فيخطب النام ويؤم يهم. وكان اذا جلس للمظالم أمر بأن توضع كوانين الفحم في الأروقة والمنازل عند بخرك البرد، فاذا جلس المظلم أمر بأن يدفأ ويجلس ليسكن ويثوب إلى عقله، ويتذكر حجته، تم يدنيه، ويسمع منه، ويقول: متى يلحن المتظلم بحجته اذا لم يفعل به هذا، وقد تداخلته رهية الخلافة وألم البرد؟.

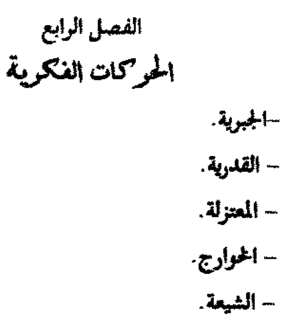
وكان مما وعد به الخليفة القاهر، وهو يطلب الخلافة، أن يقعد للنظر في المظالم بنفسه.

وفي عهد الخليفة المعتضد قام مقام الخليفة في النظر في مظالم العامة الوزير عسيد الله بن سليمان، وناب عنه القمائد بدر في النظر في مظالم الخاصة، وكان يوم المظالم يوم الجمعة. ولكنا نجد الوزير في أوائل القرن الرابع يجلس للمظالم يوم الثلاثاء، وكان أكثر الكتاب يحضر مجلسه.

وفي سنة ٣٠٦هـ-٩١٨م جلست للمظالم قهرمانة لأم المقتدر تسمى ثمل.

ولما كان النظر في المظالم غيرمقيد بتدقيقات الفقهاء، فقد كان صاحب المظالم أكشر حربة من القماضي. وقد بين الماوردي بما له من قمدرة على الاحصاء وبيان القروق أن الفرق بين نظر المظالم ونظر القضاء من عشرة أوجه: أهمهما أن لناظر المظالم عن فضل الهيمة وقوة اليد ماليس للقضاة بكف الخصوم عن التجاحد ومنع الظلمة من التغالب والتجاذب، وانه يستعمل من الارهاب ومعرفة الامارات والشواهد مايصل به إلى معرفة المحق من المبطل، وانه يستطيع رد الخصوم اذا أعضلوا إلى وساطة الأمناء، ليفصلوا التنازع بينهم صلحا عن تراض، وليس للقاضى ذلك الا عند رضا الخصمين بالرد، وانه يجوز له احلاف الشهود عند ارتيابه بهم والاستكثار من عددهم ليزول عنه الشك، وانه يجرز له ان يتبدىء باستدعاء الشهود وسؤالهم عما عندهم، وعادة القضاة تكليف المدعى احضار بينة، ولايسمعون البينة الا بعد سؤاله. ولكن هذا كله لايعدو الكلام النظرى، وكان يعمل في كل بلد بحسب قانونها وعاداتها. وكانت الوسائل القديمة التي أثبتت التجربة قيمتها كالضرب مثلا منتشرة، وان كانت محرمة على القاضى<sup>(1)</sup>.

انظر. آدم متز، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، ح ١ ، ص ٣٠٠ - ٣٢٧.



## الحركمات الفكريمة

الشؤون الدينية في الإسلام وثيقة الصلة يالاحداث السياسية. ولكن رغم اهتمام المسلمين بالأمور الدينية فقد وجهوا عنايتهم لكل ألوان الفكر المختلفة، وساهموا باخلاص في المشاكل الأساسية التي انبعثت عن التأمل في مصير الإنسان والاحاطة بالكون والوجود.

والحقيقة أن مفكرى الإسلام عندما عالجوا مسائل الفقه الراقية هذه كانوا متأثرين بالفلسفة والفكر اليونانى منذ ازدهار الحضارة العباسية فى بغداد. ولكن هذا لا يعنى أن المسلمين عرفوا بالفلسفة والجدل فى أمور الدين منذ بداية الإسلام. فالجماعة الإسلامية الأولى، اكتفوا بطاعة الناموس الذى جاءهم باسم الله والسير على تعاليم الرسول تلكة والاهتداء بهديه. وكان لهذه الجماعة ايمان قوى. ولكن بعد أن اتصلوا بأهل الامصار المفتوحة الذين عرفوا بكلفهم بالمازعات الدينية بدأوا بدورهم يتأثرون بما كان يثيره أهل الديانات الأخرى يول مصير الإنسان وبداية العالم وفى ذلك يقول ابن خلدون: «أن العرب لم معرفة شىء مما تتشوق إليه النفوس البشرية في أسباب المكونات، وبدء الخليقة يكونوا أهل كتاب ولاعلم، وإنما غلبت عليهم البداوة والآمية. فاذا تشوقوا إلى معرفة شىء مما تتشوق إليه النفوس البشرية فى أسباب المكونات، وبدء الخليقة وأسرار الوجود، فانما يسألون عنه أهل الكتاب قبلهم ويستفيدونه منهم، وهم أهل التوراة من اليهود ومن تبع دينهم من النصارى. وأهل التوراة الذين بين العرب يومئذ بادية مناهم، ولايعرفون من ذلك الا ماتمان ما معان موالي الموا معرفة شىء عانهما يسألون عنه أهل الكتاب قبلهم ويستفيدونه منهم، وهم معرفة شىء التوراة من اليهود ومن تبع دينهم من النصارى. وأهل التوراة الذين بين العرب يومئذ بادية مناهم، ولايعرفون من ذلك الا ماتعرفه الدين من أمل الحرب يومئذ بادية مناهم، ولايعرفون من ذلك الا ماتعرفه العامة من أمل الكتاب.

ويبدو أن الجدل الذي، أقام الكنيسة المسيحية وأقعدها وجد سبيله إلى الفكر الإسلامي حتى قبل أن يدخل أهل الذمة من المسيحيين إلى الدين

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، القدمة ، ص ٧٨٦ - ٧٨٧

الجديد ويصبحوا شطرا من الجماعة الإسلامية. ولايأس من ذلك فالقرآن جاء مكملا لما ورد في التوراة والانجيل.

ومما ينبغى الاشارة إليه أن بعض الذين أسلموا من اليهود مثل: كعب الاحبار ووهب بن منبه وعبد الله بن سلام «بقوا على ماكمان عندهم مما لانعلق له بالاحكام الشرعية التي يحتاطون لها مثل بدء الخليقة ومايرجع إلى الحدثان والملاحم وأمثال ذلك، فامتلأت التقاسير من المنقولات عندهم»<sup>(1)</sup>.

شغل الفكر الإسلامي نفسه بأسمى وأرفع المسائل الخاصة بالمصير الإنساني نلك المسائل التي أشار القرآن إلى كثير متها مثل مشكلة الجبر والاختيار.

والحقيقة أن المسلمين الأوائل أخذوا فكرة الجر وحتمية المصير الإنسانى، وذلك أن مسألة القضاء والقدر لم تظهر الا على عهد الأمويين رغم أن القرآن يعالجها في كثير من المناسبات وبأوجهها المختلفة. فهناك فكرة أن الله قرر مصير الصياد وهناك فكرة العدل الالهي. ومع أن الجدل الذي قام بين المسلمين بصدد هذه المسائل قد يدعوا إلى التوهم في وجود تضارب في الفكر الإسلامي المبنى على النظر في القرآن، فلا شك أن الحلول الكثيرة والغنية، التي توصل إليها مفكرو الإسلام في القرن الأول الهجري لكثير من هذه المسائل المشابهة لما يدعو إلى الاعجاب.

ف على أيام الأمويين بدأ اختسلاف المفكرين تبحا لاختسلاف الآيات والأحاديث (المتشابهات). ولقد أيد أغلبهم فكرة القضاء التي تقول: «كل ميسر لما خلق له، وكل منتظر لما قدر له: من خلق للنعيم سيسير لليسرى ومن خلق للجحيم ميسير للعسرى. السعيد سعيد في بطن أمه والشقى شقى في بطن أمه، كل ذلك بقضائه وقدره<sup>(1)</sup>.

وهؤلاء استندوا إلى الآيات التي نؤيد هذا المعنى مثل: (سورة آل عمران). ﴿ وماكان لنفس أن تموت الا باذن الله كتابا مؤجلا ﴾، و(سورة التوبة آية ١٥٠) ﴿ قُل لَن يصيبنا الا ماكتب الله لنّا هو مولانا وعلى الله فليتوكل المؤمنون ﴾، و(سورة يس ، أية ١١ :) ﴿ انا نحن نحيى الموتى ونكتب ماقدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في امام مبينَ ، و(سورة الأنصام، آية ١٢٥ :) ﴿ فصن يرد الله ان يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد ان يضله يجعل صدره ضيقا حرجا كأنما يصعد في السماء كذلك يجعل الله الرجس على الذين لايؤمنون ﴾.

وأصحاب هذه الفكرة الأوائل عرفوا باسم الجبوية<sup>(٢)</sup> من البيروت وهو قوة الله القاهرة. ولكن لما كانت هناك فكرة العدل الالهي، اعتنقت قلة لابأس بها فكرة الاختيار أو حرية الارادة في أفعال الإنسان، وأصحاب هذه الفكرة هم الذين سموا بالقدرية<sup>(٢)</sup> من كلمة قسدر الستى تسرد في (سبورة الأعلى آية ٣:) ﴿ سبح اسم ربك الأعلى. الذي خلق فسبوي، والذي قدر فيهدي ﴾ ، ومع أن كلمة القدر تأتي مصحوبة دائما بكلمة القضاء بمعنى المصير المحتوم

- (1) أ.د سعد زغاول، محاضرات في الحضارة الإسلامية، من ٤٢ ، الشهر ستاني، الملل والنحل، عامش على كتاب الفصل في الملل والاهواء والنحل، طبع بيروت، ح١ ، ص ٧٤.
- (٣) انظر ، الشهر مشاتى، ح ١ ، ص ١٠٨ حيث يقول: فاليعبر هو نفى الفعل حقيقة عن العبد واضافته إلى الرب تعالى. والجرية أصناف: فالجبرية الخالصة هى التي لاتثبت للعبد فعلا ولاقدرة على الفعل أصلاء والجرية المتوسطة أن يثبت للعبد قدرة غير مؤثرة فأمامن أثبت للقدرة الحادثة أثرا مافى الفعل وسمى ذلك أكسيا فليس بجوىه.
- (٣) انظر، الشهر منانى، الملل والنحل، ح١ ، ص ٢٥ الذى يقول: (وقالوا لفظ القدرية يطلق على من يقول بالقدر خيره وشره من الله تعالى،.

فان الحتمية في هذه الآية تنصب على طريق الخير. فالخير اذن عند الله هو طاعة ما أمر به، والشر اذن من عند الناس والله لم يخلقه لهم، وأن سمت بوجوده بينهم.

وجماعة القدرية هم أصل المعتزلة الذين اتخذوا الفلسغة البونانية في طريقة اقناعهم وجدلهم فخلقوا علم الكلام وأصبحوا أول المتطقيين في الإسلامه(١).

ولماكان الأموبون قد أيدوا مذهب القضاء المحتوم، ربما لأنهم وصلوا إلى السلطة عن طريق الفتنة (الحرب أو القهر) كان من الطبيعي أن يقف المعتزلة منهم موقف المعارضة، مثلهم في ذلك مثل الخوارج والشيعة. ولم يكن من الغريب أن يصبح الاعتزال مذهب الدولة العباسية الرسمي إلى خلافة المتوكل (٢٣٣هـ - ٢٧٤م) وعلى عكس مانادى به المعتزلة من الحرية ويتحكيم المقل والمنطق ظهر مذهبهم وكأنه مذهب التسلط والاستبداد. فلقد دافعوا بعناد وتعصب شديدين عن أصول المقيدة من القرآن والسنة ولكنهم رفضوا ماكان يعتقده أهل السنة من قدم القرآن والسنة واستخدموا العنف والاضطهاد في سبيل املاء أفكارهم.

## المعتزلــــة:

الظاهر أن فرقة المعتزلة نشأت، مثل الفرق الأخرى ، كالخوارج والشيعة، نشأة سياسية، كرد فعل للفتنة الكبرى. فأصحاب الاعتزال الأوائل كان اعتزالهم سياسيا أى البعد عن الفتنة وعدم الانغماس فيها، وربما كان من هؤلاء الصحابي الجليل سعد بن أبي وقاص. وهنا يكون الاعتزال السياسي بمعنى موقف الحياد بين المتنازعين وهو أشبه بموقف الوسط الذي وقفه علماء المتعزلة من مرتكب الكبيرة. وللمعتزلة خمسة أصول اعتقدوا فيها وهى: ١- القول بالتوحيد. ٢- القول بالعدل. ٤- القول بالمنزلة بين المنزلتين. ٥- الامر بالمعروف والنهى عن المنكر.

وليس يستحق أحد منهم اسم الاعتزال حتى يجمع القول بالأصول الخمسة وفي ذلك يقول المسعودي في دمروج الذهب، عن الخليفة يزيد بن الوليد: دوكان يذهب إلى قول المتزلة وماتذهب إليه في الأصول الخمسة من التوحيد والعدل والوعد والوعيد والاسماء والاحكام، وهو القول بالمنزلة بين المنزلتين، والإمر بالمعروف والنهى عن المنكر<sup>(1)</sup>.

## ا لتوحيسه:

هذا المبدأ من أهم مبادىء المعتزلة، لأنهم فسروه تفسيرا خاصا. وأن كان المسلمون جميعا يؤمنون بالتوحيد، وباعتقاد أن الا إله إلا الله وحده لاشريك لهه.

والمعتزلة يعتقدون في وحدانية الله المطلقة دون مالتوية أو عجسيم، كما ينزهون الله عن الصفات : وفالله عز وجل لا كالأشياء، وانه ليس بجسم ولاعرض ولا عنصر رلاجزء ولاجوهر، بل هو الخالق للجسم والمرض وماذكرماه من الجزء والجوهر، وأن شيئا من الحواس لايدركه في الديا ولا في الآخرة، وانه لايحصره المكان ولا تخويه الاقطار، بل هو الذي لم يزل ولازمان ولامكان ولانهاية ولاحد، وانه الخالق للأشياء المبتدع لها لامن شيء، وانه القديم،وأن ماسواه محدث<sup>(۱)</sup>.

## العسدل:

وهو الأصل الشاني من أصبولهم، ويعرف المعتبزلة بأنهم أهل العبدل والتوحيد. والمبلمون جميعا يسلمون بعدل الله، ولكن المعتزلة تعمقوا في معنى العدل. فالعبدل من صفات الله، والظلم والجور منفيان عنه، قبال تعالى : ﴿ وماربك بظلام للعبيد ﴾، وقال تعالى: ﴿ وماظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾، وقال تعالى: ﴿ فما كان الله ليظلمهم ﴾، وقال تعالى: ﴿ لاظلم اليوم ﴾<sup>(٢)</sup>.

دوان الله لايحب الفساد ولايخلق أفعال العباد، بل يفعلون ما أمروا به ويجتبون مانهوا عنه بالقدرة التي جعلها الله لهم وركبها فيهم، وانه لايأمر الا بما أراده ولم ينه الا عما كره، وانه ولي كل حسنة أمر بها برىء من كل سيئة نهى عنها، ولم يكلفهم مالا يطيقونه ولا أراد منهم مالا يقدرون عليه، وأن احدا لايقدر على قبض ولابسط الا بقدرة الله التي اعطاهم اياها، وهو المالك لها دونهم، يغنيها اذا شاء ويبقيها اذا شاء، ولو شاء لجبر الخلق على طاعته ومنعهم اضطرارا عن معصيته ولكان على ذلك قادرا، غير انه لايفعل اذ كان ذلك رفع للمحنة وإزالة للبلوى،<sup>(T)</sup>.

- (٣) انظر ، ابن حزم، الفصل في الملل والاهواء والنحل مل . بيروت ، ح ٢ ، عن ٩٨.
  - (٣) المسعودي، مروج الذهب، ح ٢ . من ٥٩ .

<sup>(</sup>١) السعودي، المعدير السابق، من ٥٩ .

أما مسألة الارادة - أعنى علاقة ارادة الله بالكائنات، فوجهة نظر المعتزلة فيها أنا مرى أن مريد الخير خير، ومريد الشر شرير، ومريد العدل عادل، ومريد الظلم ظالم، فلو كانت ارادة الله تتعلق بكل مافي العالم من خير وشر لكان الخير والشر مرادين لله، فيكون المريد موصوفا بالخيرية والشرية والعدل والظلم، وذلك محال على الله، فهو يقول: ﴿ وما الله يريد ظلما للعباد ﴾.

واذا فقد قالوا: أن الله أراد ماكان من الأعمال خيرا أن يكون، وماكان شرا ألا يكون، ومالم يكن خيرا وألا شرا فهو تعالى لايريده ولإيكرهه.

وبعبارة أخرى: أن الله مريد ما أمر به من الطاعات أن يكون، فهو يريد منا أن نأتى بالصلاة والزكماة، وأن نوحمد الله ونؤمن برسله، ويريد منا المعاصى فلايريد الكفر والفسوق والعصيان، أما المباحات فلا يريدها وألا يكرهها.

وكان خصومهم يرون في هذه المسألة أن الله مريد لجميع ماكان، غير مريد لما لم يكن، قما شاء الله كان ومالم يشأ لم يكن. قالمعتزلة يقولون أن كفر الكافرين وعصيان العاصين لم يردهما الله، وخصومهم يقولون أرادهما<sup>(1)</sup>.

يستدل المعتزلة بأن الله لو كان مريدا لكفر الكافر، ومعاصى العاصى، ماتها، عن الكفر والعصيان، وكيف يتصور أن يريد الله من أبى لهب أن يكفر ثم يأمره بالإيمان وينهاه، عن الكفر، ولو فعل هذا أحد من الخلق لكان سفيها، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا، ولو كان كغر الكافر وعصيان العاصى مرادين لله ما استحقا عقوبة، ولكان عملهما طاعة لارادته - قالوا -هذا إلى مافى القرآن من آيات كثيرة تدل على أنه لايريد مانهى عنه، قال تعالى: فا سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولاحرمنا من

<sup>(</sup>١) أحمد أمين، ضحى الإسلام، طبع بيروت، ح ٢، ص ٥١ ~ ٥٢.

شىء، كـذلك كـدب الذين من قبلهم ›، وقال تصالى: ﴿ قل قلله الحجة البالغة فلو شاء لهداكم أجـمعين ›، وقـال تعـالى: ﴿ وما الله يريد ظلما للعباد ›، وقال تعالى : ﴿ يريد الله بكم اليسر ولايريد بكم العسر ›.

وحجة خصومهم أن كل مافي الكون من خير وشر محتاج إلى ارادة نريد حصوله، فكل حادث مراد، والشر والكفر والمعاصي حوادث موجودة واقعة فهي مرادة.

والواقع أن كل فرقة كانت أمام مشكلة عويصة حاولت أن تخلها من جانب فتعقدت من جانب، فاذا قلنا أن ارادة الله ومشيئته شاملة لكل ماحدث فكيف يشاء الشر؟ واذا قلنا أن ارادته لاتتوجه الا إلى الخير فكيف يقع في ملكه مالا يريد؟<sup>(1)</sup>.

ومثل هذا الخلاف في ارادة الله، الخلاف في قدرته تعالى، وبعبارة أخرى في العلاقة بين قدرة الله وأعمال العباد: هل أعمال العباد مخلوقة لله، أو هي مخلوقة للعبد؟ وهذه هي المسألة التي تعنون عادة يخلق الأفعال فأكثر المعتزلة يقولون أن أفعال العباد مخلوقة لهم، ومن عملهم هم لامن عمل الله، وباختيارهم المحض، ففي قدرتهم أن يفعلوها وأن يتركوها من غير دخل لارادة الله وقدرته، ودليل ذلك مايشعر به الإنسان من التفرقة بين الحركة الاختيارية والاضطرارية كحركة من أراد أن يحرك يده وحركة المرتعش، وكالفرق بين الصاعد إلى متارة والساقط منها، فالحركة الاختيارية مرادة من الإنسان مقدورة له، بخلاف الحركة الاضطرارية فلا دخل له فيها – وثانيا لو لم يكن الإنسان حالق أفعال التكليف، اذ لو لم يكن قادرا على أن يفعل والا يفعل ماصح عقلا أن يقال له أفعل ولاتفعل، ولا كان هناك محل للمدح والذم،

(١) الرجع السابق، ص ٥٢ - ٥٢.

والثواب والعقاب، بل ماكان لنبوة النبي واصلاح المصلح فائدة، كما استدلوا على مذهبهم بكثير من آيات القرآن، فهناك آيات تضيف الفعل إلى الناس، كقوله تعالى: ﴿ فويل للذين يكتبون الكتاب بايديهم ثم يقولون هذا من عند الله 4. ﴿ ان الله لايغير مابقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم 4 ، ﴿ من يعمل سوءا يجز به 4.

وآيات نمدح المؤمن على الإيمان، ونذم الكافر على الكفر، كقوله تعالى: اليسوم تجرى كسل نفس بما كسسبت 4، ﴿ عل جمزاء الاحسسان الا الاحسمان 4. وآيات تدل على أن أفعال الله ليست كافمال الملوقين من التفاوت والاعتلاف، كقوله: ﴿ ولو كان من عند غير الله لوجلوا فيه اختلافا كثيرا 4. رآيات فيها انكار وتوبيخ على الكفر والمصيان كقوله: ﴿ ومامنع الناس أن يؤمنوا اذ جاءهم الهدى .... الآية 4. الفسالهم لايؤمنون 4، فسا الناس أن يؤمنوا اذ جاءهم الهدى .... الآية 4. الفسالهم لايؤمنون 4، فسا لهم عن التذكرة معرضين . وآيات ألبت فيها المشيئة: ﴿ فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر 4. وآيات أمر بهما العاد بالامراع إلى العاصة قبل فواتها: إلى منفرة من ربكم 4. وآيات حكى فيها التصر يوم القيامة على الكفر والمصية : ﴿ قال رب أرجعون لعلى أعمل معالحا 4. أو تقول حين ترى العذاب ﴿ لو أن لي كوة فاكون من الحسني 4.

وقالوا ثانا: أن كان الله علق أعمال الناس فهو أذا لأبرضي عما فعل، وينضب ما علق، ويكره مادير.

وكان لهم خصوم مخطفون، قأشد خصومهم من كان يلغب إلى الجر إغض، ويرى أن أقمال الناس واقعة يقدرة الله تعلى وحدها، ولس لقدرة الناس تأثير فيها، ولس الإنسان الا محلا لما يجربه الله على يديه، فهو مجبر جيرا مطلقا، وهو والجماد سواء لايخطفان الا في الظهر، فمظهر الإنسان انه يختار وحقيقته أن لا اختيار، والجماد مجر منلهرا وحقيفة، وتنسب الأفعال إلى الإنسان مجازا، فضرب فلان وكتب وأماء وأحسن كلها مجازات، كما يقال أثمرت الشجرة، وتخرك الحجر، وطلعت الشمس، وأمطر السحاب، والثواب والعقاب جبر، كما أن الأفعال جبر، والتكليف جبر، ولهم - كذلك - على قولهم أدلة كثيرة، قالوا: أن الإنسان أن كان موجدا لأفعاله، وخالقا لها وجب أن تكون هناك أفعال لانجرى على مشيئة الله واختياره، ويكون هناك خالق غير الله، هذا إلى ماورد في القرآن دالا على ذلك من مثل قوله تعالى: ﴿ الله حمال كل شيء ﴾، ﴿ ختم الله على قلوبهم ﴾، (ومن يود أن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا)، ﴿ والله خلقكم وماتعلمون ﴾ الخ ..

الواقع أن هذه هي مشكلة المشاكل، سميت بالجبر والاختيار، وبحرية الارادة، وبالقضاء والقدر، وجار فيها الفلاسفة قديما وحديثا، فأثارها الفلاسفة اليونانيون قبل المعتزلة، وكنان بعضهم يرى أن الارادة حرة في الاختيار كالاييقوريين، وبعضهم كان يرى أنها مجبورة على السير في طريق لايمكنها أن تتعداه كالرواقيين.

ولما جاء الإسلام وجاء دور البحث أثاروا هذه المسألة، فقبال الجميريون وعلى رأسهم جهم بن صغوان: قأن الإنسان مجبور، وليست له ارادة حرة وألا قيدرة على خلق أفعاله، وهو كالريشة بين يدى الأمواج، وأنما يخلق الله الأعمال على يديهة. وقالت المعتزلة: أن ارادة الإنسبان حرة، وقدرته تخلق مايعمل، وفي استطاعته أن يفعل وألا يفعل، وهو يفعل مايختار. والذي دعا إلى هذا الاختلاف بين المسلمين أن الأدلة العقلية متباينة، وظواهر النصوص مختلفة.

من ناحية نرى أن الله يطالب الناس بالعمل ويدعوهم إليه، ويأمر وينهى،

ويشبب على فعل ما أمر، ويعاقب على الانيان بما نهى، ووضع الحدود والعقوبات، ووعد وأوعد، وساءل العصاة لم تعديتم ولم عصيتم ولم كفرنم، وقد أفسحت لكم مجال العمل، وأرسلت لكم الرسل، وأبنت الحجة، ثم ملتت نصوص الكتاب بذلك، فكيف يعقل بعد أن نقول أنه لا أثر لقدرة الإنسان أصلا، ولو لم تكن له قدرة لما كان معنى للطلب، ولما كان معنى للثواب والعقاب، ولكان التكليف تكليفا بالمحال، ولحق اعتراض المعترض بأنه لم يفعل مافعل حتى يستحق لوما أو عقابا.

ومن ناحية أخرى، اذا قلنا أن العبد خالق أعماله ترتب غليه تخديد قدرة الله وانها لم تشمل كل شيء، وأن العبد شريك لله تعالى في ايجاد مافي هذا العالم، والشيء الواحد لايمكن أن تتعاون عليه قدرتان، فان كانت قدرة الله هي التي خلقته فلا شأن للإنسان فيه، وأن كانت قدرة الإنسان هي التي خلقته فلا شأن فيه لقدرة الله، ولايمكن أن يكون بعضه بقدرة الله وبعضه يقدرة العبد، لأن الشيء الواحد – لابعض له – هذا إلى النصوص القرآنية الكثيرة الدالة على شمول ارادة الله وقدرته.

ففريق المعتزلة رجحوا الجانب الأول، ووقفوا موقف الدفاع عنه، وتأولوا النصوص التي ظاهرها مخالفته، وبذلوا في ذلك عناء كثيرا ومجهودا شاقا، وألجأهم إلى ذلك ماتصوروه من معنى العدل عند الله كما بينا.

وفريق الجبرية رجحوا الجانب الآخر، اذ كان شيعا لديهم ان يحدوا من ارادة الله وقـدرته، وتأولوا الآيات الدالة على قـدرة العبيد، وقـالوا في مـسألة التكليف والثواب والعقاب انها ليست خاضعة لتصورنا في العدل والظلم، فالعدل والظلم وتحوهما كلمات تطبق على الناس لا على الله، اذ لايسأل عما يفعل وهم يسألون.

الوعد والوعيد، والمنزلة بين المنزلتين.

وهما الاصلان الثالث والرابع من أصول المعتزلة.

وقول المعتزلة فيهما يقوم على تصورهم للإيمان، وتصورهم للعدل الالهى كما شرحوه وعلى قولهم في أن العالم سائر لغرض يرمى إلى تخقيقه، على النحو الذي قلناه عنهم.

فالإيمان عند أكثرية المعتزلة ليس هو معرفة الله تعالى بالقلب فقط، بل هو كذلك اداء الواجبات، قمن صدق بأن لا إله الا الله، وأن محمدا رسول الله من غير أن يؤدى الأعمال الواجبة لم يكن مؤمنا، فالإيمان معرفة بالقلب، واقرار باللسان، وعمل بالجوارح، وان كل عمل فرضا كان أو نفلا إيمان، وكلما ازداد الإنسان خيرا ازداد إيمانا، وكلما عصى نقص إيمانه<sup>(1)</sup>.

وبرهنموا على ذلبك بأدلة كشيرة منهما قوله: ﴿ وماكمان الله ليضيع ايمانكم ﴾ أى صلاتكم إلى بيت المقدس، لأن الآية نزلت بعد تخويل القبلة، وقد توهم بعض الناس أن الصلاة التي صلوها إلى بيت المقدس قد ضاعت، فسمى الصلاة إيمانا وهي عمل، ومن ذلك ماورد في الحديث من مثل قوله تلك: ولايزني الزاني وهومؤمن ٢، ومثل ولا إيمان لمن لا أمانة له، الخ<sup>(٢)</sup>.

ولقد كان للمعتزلة معارضون كثيرون في تحديدهم للإيمان بهذا الشكل، فمنهم من رأى أن الإيمان هو المعرفة بالقلب فقط، ومنهم من ذهب إلى أنه دهو المعرفة بالقلب والاقرار باللسان معا فاذا عرف المرء الدين يقلبه وأقر بلسانه فهومسلم كامل الإيمان والإسلام وأن الأعمال لاتسمى

انظر، ابن حزم، القصل في الملل والاهواء والنحل، ح ٢، ص ١٨٨.
 (٢) المصدر السابق، من ١٩٢.

إيمانا ولكنها شرائع الإيمان،(^).

وبعد تعريف المعتزلة للإيمان، قالوا: أن المعاصى التي يرتكبها الإنسان تنقسم إلى صغائر وإلى كبائر، واختلفوا في تعريف الصغيرة والكبيرة، وأشهر أقوالهم أن الكبيرة ما أتي فيها الوعيد، والصغيرة ما لم يأت فيها الوعيد، ثم قالوا أن الكبائر بعضها يصل من كبره إلى حد الكفر، فمن شيه الله بخلقه، أوجوره في حكم، أو كذبه في خبرة فقد كفر. وهناك كبائر أقل منها منزلة. وهذه الكبائر يسمى مرتكبها فاسقا، والفسق منزلة بين المنزلتين. لاكفر ولا إيمان، فالقامق ليس مؤمنا ولاكافرا: بل هو في منزلة بين المنزلتين.

ثم ربطوا الثواب والعقاب بالأعمال ربطا حما، وغلا بعضهم في التعبير فقال: ويجب على الله أن يثيب المطيع ويعاقب مرتكب الكبيرة، فصاحب الكبيرة اذا مات ولم يتب لايجوز أن يعفو الله عنه، لأنه أوعد بالعقاب على الكبائر وأخبر به .. ولأن الطاعات والأمر بها، والمعاصي والنهي عنها، وضعت لتحقيق غايات، فمن لم يطع فقد أخل بهذه الغايات فاستوجب العقاب، وهذا هو معنى أصلهم الذي وضعوه وعنونوه بالقول بالوعد والوعيد، يعنون بذلك أن الثواب على الطاعات والعقاب على المعاصي قانون حتمي التزم الله تعالى بهه(٢).

كما قالوا أن مرتكب الكبيرة مخلد في التار ولو صدق بوحدانية الله وآمن برسله لقوله تعالى : ﴿ ومن يعص الله ورسوله ويتمد حدوده يدخله نارا خالدا فيهما ﴾. الخ.

- (1) المصدر نفسه، من ١٨٨ ، أما ٢٠٢ تمريف الإيمان فقى ذلك يقول الشهر ستانى، الملل والنحل، ح١ من ٤٩ ، • وقال (يمنى بدريل عليه السلام للرسول) ما الإيمان، قال عليه السلام، أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وأن تؤمن بالقدر خيره وشره.
- (٢) انظر، الشهير ستنائي، الملل والمحل، ح٢، ص ٥٥ ٥٦، ص ٢، ٦٦، أحمد أمين، ضحى
   (٢) الإسلام، ح٢، ص ٦٢.

وقال مخالفوهم أن مرتكبوا الكبرة من المؤمنين لابخلدون في النار، الموله تعالى: ﴿ فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره، ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره ﴾، ومرتكب الكبيرة قد عمل خيرا هو إيمانه، وشرا وهو كبيرته، فيعاقب على كبيرته، ثم يثاب على ايمانه.

الامر بالمعروف والنهى عن المنكر:

وهو أصل اتفقت عليه الجماعة الإسلامية كلها وبلا خلاف من أحد منهم لقول الله تعالى: ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المتكر ﴾<sup>(1)</sup>. ولكنهم اختلفوا فى مدى الأمر بالمعروف والنهى عن المتكر، فذهب بعض أهل السنة من الصحابة رضى الله عنهم ومن التابعين أن وجود الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر يكفى فيه القلب واللسان أن قدر عليه، ولا يعمع فيه استعمال واليد ولامل السيوف ووضع السلاحه<sup>(٢)</sup>. وممن ذهب هذا المذهب معد بن أبى وقاص، وأسامة بن زيد، وابن عمر ، ومحمد بن مسلمة – وتبعهم فى هذا الإمام أحمد بن حتبل – من أجل هذا نراهم قد اعتزلوا القتنة ولم يشتركوا فى القتال الذى دار بين على ومعاوية، عملا بمبدئهم هذا<sup>(٢)</sup>.

بينما رأى غيرهم أن سل السيوف في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر واجب داذا لم يمكن دفع المنكر الا بذلك، ، فمن اعتقد الحق في جانبه وجبت عليه نصرته، فان أدى اللين واللسان إلى مخقيق هذا الغرض كفي ذلك والا السيف وعلى هذا المبسداً مسار على رضى الله عنه ومن قسائل

(1) انظرد ابن حزم، القصل في الملل والتعل ، حـ2، من ١٧٦.
 (٢) ابن حزم ، القصل في الملل والتعل، حـ2، من ١٧٦.
 (٢) المصدر السابق.

معه،وعائشة رضي الله عنها ومن قاتل معها، ومعاوية ومن قاتل معه.

وعلى هذا المبدأ سار المعتزلة والخوارج، فهم يرون الامر بالمعروف والنهى عن المنكر بالقلب أن كفى، وباللسان أن لم يكف القلب، وباليد اذا لم يغنيا، وبالسيف أن لم تكف اليد، لقوله تعالى: ﴿ وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما فان بغت احداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تفىء إلى أمر الله ﴾.

ولقد كان تعصب المعتزلة، وخاصة موقفهم ازاء صفابت الله، وعدم أخذهم بخلودها ولاسيما فيما يتعلق بكلام الله فوهذا المبدأ الذى يكون عنصرا ثانويا فحسب فى مناقشات المعتزلة، كان له أثر ملموس ومعين جلب أنظار الناس بصورة واضحة حتى أصبح هذا القول شعار المعتزلةه<sup>(1)</sup> والمذهب الذى قبل حتى هذا الوقت كان يقول بأن كلام الله الذى فاض من أنواره لايمكن أن يكون الا أزليا كما أن الله أزلى وانه لايمكن أن يكون مخلوتا فى أية حال من الأحوال، ووضعت عدة حلول للتمييز بين القرآن نفسه من حيث أنه حلام الله وبين بتجسده المادى فى نسخ مكتوبة أو بشكل متلو على الألسنة - فى حين أكد المعتزلة أن القرآن خلق فى نفس الوقت الذى خلقت فيه الكائنات الأخرى على وجمه الأرض. وكان هذا هو المذهب الرسمي الذى - فى حين أكد المعتزلة أن القرآن خلق فى نفس الوقت الذى خلقت فيه بالقوة. وقد أخذ الخليفة يعرض للمحة أفكار أولئك الذين كانت لهم أية مكانة بسبب مراكزهم المهنية أوبسبب نشاطهم العقلى. ووجهت الحنة في مكانة بسبب مراكزهم المهنية أوبسبب نشاطهم العقلى. ووجهت الحنة في منا مكان المون ذلك معزلة وكان هذا محاد أن يقد منا موت لذى مكانة بسبب مراكزهم المهنية أوبسبب نشاطهم العقلى. ووجهت الحنة في منا مكانة معارض للمحنة أنه ما بيا معلى ما يقرآن يفرضه أن يفرضه مكانة بسبب مراكزهم المهنية أوبسبب نشاطهم المعلى. ووجهت الحنة فى منا معن منامون خلك معارض لمعنوا أولئك الذين كانت لهم أية مكانة بسبب مراكزهم المهنية أوبسبب نشاطهم العقلى. ورجهت الحنة فى منا مائه من معارض للمحنة أوكار أولئك الذين كانت لهم أية مكانة بسبب مراكزهم المهنية أوبسبب نشاطهم العقلى. ورحمهت الحنة فى

<sup>(</sup>١) انظر، ديمومبين، النظم الإسلامية، ص ٤١

احتفظ لنا بنصه الطبري، في «تاريخ الرسل والملوك»(1). بدأ الخليفة كتابه بالكلام عن السبب الذي دقعه إلى حمل الناس على ذلك وهو أنه أمام المسلمين وخليفتهم واجب عليه حفظ الدين والاجتهاد في اقامته والعمل بالحق في الرعية وقد عرف أمير المؤمنين أن الجمهور الأعظم والسواد الأكبر من حشو الرعية وسفلة العامة ممن لانظر له ولاروية ولااستدلال له بدلالة الله وهدايته ولااستضاء بنور العلم وبرهانه في جميع الاقطار والأفاق أهل جهالة بالله وعمى عنه وضلالة عن حقيقة دينه وتوحيده بالإيمان به.. وقصورا أن يقدروا الله حق قدره ويعرفوه كنه معرفته ويفرقوا بينه وبين خلقه، لضعف آرائهم ونقص عقولهم .. وذلك انهم بساووا بين الله تبارك وتعالى وبين ما أنزل من القرآن فأطبقوا مجتمعين على أنه (يعنى القرآن) قديم أول لم يخلقه الله ويحدثه ويخترعه، وقد قال عز وجل في محكم كتابه الذي جعله لما في الصدور شفاء وللمؤمنين رحمة وهدي : ﴿ إِنَّا جِعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرِيبًا ﴾، فكل ماجعله الله فقد خلقة، وقال: ﴿ الحمد لله الذي خُلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور ٢، وقال عز وجل: ﴿ كَذَلْكَ نَقْصَ عَلَيْكَ مِن أَنِبَاء ماقد سبق ؟، فأخبر انه قصص الأمور أحدثها بعده وتلا به فتقدمها، فقال تعالى: ﴿ أَلَر كَتَابِ أُحْكَمَتَ آيَاتَهُ ثَمَ فَصَلْتَ مِن لَدَنَ حَكَيمَ خَبِيرٍ ﴾، وكل محكم مغصل فله محكم مفصل، والله محكم كتابه ومفصله فهو خالقه ومبتدعه، ثم هم الذين جادلوا فدعوا إلى قولهم، ونسبوا أنفسهم إلى السنة، وفى كل فصل من كتاب الله قصص من تلاوته مبطل قولهم. ومكذب دعواهم، يرد عليهم قولهم ونحلتهم. ثم اظهروا مع ذلك أنهم أهل الحق والدين والجماعة، وأن من سواهم أهل الباطل والكفر والفرقة، فاستطالوا بذلك

انظر، الطبرى، تاريخ الرسل ولللوك، عُقيق محمد أبو الفضل ابراهيم، طبع دار المارف، مصر،
 ح٨، ص ١٣٦ ومابعدها.

على الناس، وغروا به الجهال، حتى مال قوم من أهل السمن الكادب، والتخشع لغير الله، والتقشف لغير الدين، إلى موافقتهم عليه ومواطأتهم على سيء آرائهم، تزينا بذلك عندهم، وتصنعا للرياسة والعدالة فيهم، فتركوا الحق إلى باطلهم واتخذوا دون الله وليجة إلى ضلالتهمه.

ثم ذكر أن هؤلاء قد قبلت شهادتهم،ونفذت أحكام الكتاب بهم، مع دغل فيهم، وفساد عقيدتهم.

•وأوائك شر الأمة، ورؤوس الضلالة المنقوصون من التوحيد حظا ... وأحق من يتبهم في صدقه، وتطرح شهادته، ولايوثق بقوله ولاعمله، فانه لاعمل الا بعد يقين، ولايقين الا بعد استكمال حقيقة الإسلام واخلاص التوحيده.

ثم قال: افاجمع من بحضرتك من القضاة واقرأ عليهم كتاب أمير المؤمنين هذا إليك فابدأ بامتحانهم فيما يقولون، وتكثيفهم عما يعتقدون في حلق القرآن واحداثه، واعلمهم أن أمير المؤمنين غير مستعين في عمله ولا واتق فيما قلده الله واستحفظه من أمور رعيته بمن لآيوتق بدينه، وخلوص توحيده ويقينه فاذا أقروا بذلك، ووافقوا أمير المؤمنين فيه ... فمرهم بنظر من بحضرتهم من الشهود على الناس ومسألتهم عن علمهم في القرآن، وترك اثبات شهادة من لم يقر أنه مخلوق محدث. واكتب إلى أمير المؤمنين بما يكون في ذلك ان شاء الله. كتب في شهر ربيع الأول منة ٢١٨هـ.

نستخلص من هذا الكتاب:

١ - أن المأمون كان يري أن واجبا عليه تصحيح عقائد الناس الفاسدة ولا

م- فمهمو لذلك لايريد أن يولى الاحكام ويزكى الشماهد الا اذا صبح ايمانه
 وصبح توجيده<sup>(1)</sup>.

وأصدر لمأمود عد دلك كتابا ثالثا لاسحاق بن إبراهيم بامتحان القضاة الفعهاء أورد نصه ايصا الطبري في تاريخه

مأحصر اسحق بن إبراهيم مشاهير العلماء وامتحنهم، ثم حرر محضرا بجميع أقوال المتحنين وأرسلها إلى المأمون، فهاج وتارت ثائرته وكتب كتابا رابعا أرسله إلى اسحق مجمعهم اسحق ثانية وأعاد امتحانهم فاعترف بعضهم بخلق القرآن ولم يق الا أحمد بن حنبل ومحمد بن نوح فقد أصرا على قولهما ففشدا في الحديد ووجها إلى طرسوس للمأمون، وكتب اسحق كتابا إلى المأمون يذكر فيه أن القوم الذين وافقوا لم يوافقوا عن عقيدة، وإنما اجابوا عن تأويل، وقد تأولوا انهم مكرهون وليس على المكره حرج. فأرسل المأمون كتابا خاصا يبين فيه أن هؤلاء أخطأوا التأويل، وليست الآية: ﴿ إلا من أكره وقلبه مطئمن بالإيمان ﴾، منطبقة عليهم، انما عني الله بهذه الآية من كان معتقد مظهر الشرك، فأما من كان معتقد الشرك مظهر الإيمان قليست الآية له. ثم أمر بإشخاص من رفض إليه في طرسوس، فلما صاروا إلى الرقة بلغهم موت المأمون فرجعوا إلى بغداد<sup>(1)</sup>.

وقد كتب المأمون في وصيته للمعتصم: « وخذ بسيرة أخيك في القرآن والإسلام»<sup>(٢)</sup>. واست. مرت المحنة على أيام خلف الواثق الذى تعصب للقول بخلق القرآن، ثم مات الوائق في سنة ٢٢٣ هـ وبويع للمتسوكل الذى أيد مذهب السنة تأييدا مطلقا واضطهد كل من عداهم من غير السنة. وانهار المعتزلة انهيارا تاما منذ منتصف القرن الثالث الهجرى، ومحاولة التوفيق بين العقل والنقل لم ننتشر بعد ذلك الا في نطاق ضيق. الا أن فكر المعتزلة أثر في

- (11) الطبري، تاريخ الرسق واللوك، ح ٢٠ من ١٤٠
- ٢٢) ابن الأثير، الكامل عليمة التجارية، ع. ص ٢٢٦

بعص العقول التي لم تكن راضية تماما عن أهل السنة المتنفذين في الحكم من هذه العقول التي أثر فيها الاعتزال بقوة، الاشترى وهو صاحب مبدأ التوفيق الذي قدر له منذ زمنه السيطرة على فلسفة الدين الرسمية في الإسلام. ونشطت مدارس المتزلة زمن البويهيين (القرن الرابع الهجري - العاشر الميلادي) في العراق وفارس وخرامان.<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>١) أنظر، ديمومبين، النظم الإملامية، ص ٤٢.

بعض مشاهير علماء المعتزلة

واصل بن عطاء الغزالي:

ينسب إليه نشأة جماعة المعتزلة (توفي منة ١٣١هـ) وله رأى في صاحب الكبيرة وفي ذلك يقول الشهر ستاني، في الملل والنحل، النه دخل واحد على الحسن البصري فقال: يا إمام الدين لقد ظهرت في زماننا جماعة يكفرون أصحاب الكبائر، والكبيرة عندهم كفر يخرج به عن الملة، وهم وعيدية الخوارج وجماعة يرجئون أصحاب الكبائر، والكبيرة عندهم لاتضر مع الإيمان بل العمل على مذهبهم ليس ركنا مع الإيمان، ولايضر مع الإيمان معصبة كما لاينفع مع الكفر طاعة.. فكيف عجكم لنا في ذلك اعتقادا، فتفكر الحسن في ذلك وقبل أن يجيب قال واصل بن عطاء أنا لا أقول أن صاحب الكبيرة مؤمن مطلق ولا كافر مطلق بل هو في منزلة بين المنزلتين لامؤمن ولا كافر ثم قام واعتزل إلى اسطوانة من اسطوانات المسجد (في البصرة) يقرر ما أجاب به على جماعة من أصحاب الحسن فقال الحسن اعتزل عنا واصل فسمى هو وأصحابه معتزلة، (!). وتابعة على ذلك عمرو بن عبيد(٢) ، وكمان واصل مشبهبورا بالغنضل والأدب عندهم(٣) . وكان كثير التأليف، فله كما يقول ابن النديم في والفهرست، كتاب أصناف المرجئة، وكتاب المنزلة بين المنزلتين، وكتاب الخطب في التوحيد والعدل، وكتاب السبيل إلى معرفة الحق(1).

- (1) انظر ، الشهر متانى، الملل والنحل، ح 1، ص ٦٠.
  - (٢) المعدر السابق، ص ٦١.
  - (٢) المدر تقسده من ٦٢. -
  - (٤) ابن النديم، الفهرست، طبعة التجارية، ص ٢٥١.

أبو الهذيل العلاف:

سيخ المعتزلة ومقدم الطائفة ومقرر الطريقة والمناظر عليها كما يقسول الشهرستاني، ولد في سنة ١٣٥هـ (أي على أيام خلافة السفاح)، ومات سنة ٢٣٥هـ(١) (في خلافة المتوكل)، وبلغ ذروته في أيام المأمون. فالرواية تقول: ووعقد (أي المأمون) المجالس في خلافته للمناظرة في الأديان والمقالات وكان أستاذه فيها أبا الهذيل محمد بن الهذيل العلاف، (٢).

ويعرف أصحابه (اتباع مذهبه) باسم والهذيلية؛ وكان لأبي الهذيل آراء يتميز بها عن سائر المعتزلة من ذلك انكاره لصفات الله فهو يقول: «أن البارى تعالى عالم بعلم وعلمه ذاته، قادر بقدرة وقدرته ذاته، حي بحياة وحياته ذاته)<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يريد أن ليس شيء في الحقيقة غير الذات، وصفة العلم والقدرة ونحوهما ليست الا مظاهر لذاته، فمظاهر الخلق في نظرنا تدل على قدرته، فنقول اذا ذاك أنه قادر، وتدل على العلم، فتقول انه عالم، وفي الحقيقة لاشيء غير ذاته. ،وقد قال الأشعري: و أن أبا الهذيل أخذ قوله من أرسطو، فان أرسطو قال في بعض كتبه: أن البارىء علم كله، قدرة كله، حياة كله، سمع كله، بصر كله، فحسن أبو الهذيل لفظة أرسطو وقال: علمه هو هو ، وقدرته هي هوه<sup>(3)</sup>.

وكان يرى أن الإنسان مكلف بالأشياء التي يستطيع العقل التمييز فيها

كان صفة ذاتية للقبيح وهو المانع من الاضافة إليه فعلا ففى بجويز وقوع القبيح منه قبح أيضا، فيجب أن يكون مانعا – ففاعل العدل لايوصف بالقدرة على الظلم. وزاد أيضا على هذا الاختيار فقال انما يقدر على فعل مايعلم أن فيه صلاحا لعباده ولايقدر على أن يفعل لعباده فى الدنيا ماليس فيه صلاحهم. هذا فى تعلق قدرته على أن يزيد فى عذاب أهل النار شيئا، ولا على أن ينقص منه شيئا وكذلك لاينقص من نعيم أهل الجنة، ولا أن يخرج أحدا من أهل الجنة، وليس ذلك مقدورا له. وقد ألزم عليه أن يكون البارى تعالى مطبوعا مجبورا على مايفعله، فان القادر على الحقيقة من يتخير بين الفعل والترك.<sup>(1)</sup>ه

ومن أقواله قوله في الاجماع دانه ليس بحجة في الشرع وكذلك القياس في الاحكام الشرعية لايجوز أن يكون حجة (٢).

وله آراء أخرى مثل قوله : ولا إمامة الا بالنص والتعيين .. وقد نص النبي تلك على على كرم الله وجهه في مواضع ما أظهره اظهارا لم يشتبه على الجماعة، الا أن عمركتم ذلك وهو الذي تولى بيعة أي بكر رضي الله عنهما يوم السقيفة..<sup>(٣)</sup>،

ثم وقع في عثمان رضي الله عنه كما يقول الشهرستاني، وذكر احداثه من رده الحكم بن أمية إلى المدينة وهو طريد رسول الله علم، وتقليده الوليد بن عتبية الكوفة وهو من أفسيد الناس ومعاوية الشام ... وهم أفسيدوا عليه أمره...(1).

(1) الشهر ستاني، الملل والدخل، ح 1 ، من 17 - 14.
 (7) الشهر ستاني، المل والمحل، خ1 ، ص 77.
 (7) المبدر السابق، من 77.
 (2) المبدر نفسه، من 77 - 77.

بين الخير والشر ولو لم تصل إليه أوامر الشرع، وأن قصر في ذلك استوجب العقوبة، فيجب عليه الصدق والعدل والأعراض عن الكذب والجور ولو لم يصله شرع في ذلك لأن العقل يستطيع أن يدرك حسنها وقبحها لما فيها من صفات بجعلها حسنة أو قبيحة.

## النظـــام:

كان متكلما شاعرا، قد طالع كثيرا من كتب الفلاسفة وخلط كلامهم بكلام المتزلة<sup>(1)</sup>.

وهو إبراهيم بن سيار بن هاني النظام البصري، (وكان من الموالي) درس على العلاف وتتلمذ له في الاعتزال، ثم كون مذهبا خاصا عرف به، ويعرف أصحابه باسم والنظامية، عاش بعض الوقت في بغداد،ومات سنة ٢١١ هـ.، وكان أستاذ الجاحظ.

ويذكـر ابن النديم في «الغـهـرمـت» انه حـاول أن يدخل أبا نواس في المذهب فكان يدعوه إلى القول بالوعيد وكان يعنفه لإبائه حتى قال فيه أبو نواس:

فقل لمن يدعى في العلم فلسفة حفظت شيئا وغابت عنك أشياء لاتخظر العفو أن كنت امرأ حرجا فسان حظركمه بالدين ازدراء<sup>(٢)</sup>

ومن مسائله التي انفرد بها قوله: «أن الله تعالى لايوصف بالقـدرة على الشرور والمعاصى وليست هي مقدورة للباري تعالى، خلافا لأصحابه فانهم قضوا بأنه قادر عليها لكنه لايفعلها لأنها قبيحة ومذهب النظام أن القبح اذا

- ابن النديم، القهرست، من ٢٥٢ الشهرستاني، الملل والنحل، ح١، ص ٦٧.
  - (٢) ابن النديم، الفهوست، ص ٢٥٢.

كان صفة ذاتية للقبيح وهو المانع من الاضافة إليه فعلا ففى بجويز وقرع القبيح منه قبح أيضا، فيجب أن يكون مامعا - ففاعل العدل لايوصف بالقدرة على الظلم. وزاد أيضا على هذا الاختيار فقال انما يقدر على فعل مايعلم أن فبه صلاحا لعباده ولايقدر على أن يفعل لعباده فى الدنيا ماليس فيه صلاحهم. هذا فى تعلق قدرته على أن يزيد فى عذاب أهل النار شيئا، ولا على أن ينقص منه شيئا وكذلك لاينقص من تعيم أهل الجنة، ولا أن يخرج أحدا من أهل الجنة، وليس ذلك مقدورا له. وقد أزم عليه أن يكون البارى تعالى مطبوعا مجبورا على مايغله، فان القادر على الحقيقية من يتخير بين الفعل والترك.<sup>(1)</sup>

ومن أقواله قوله في الاجماع «انه ليس بحجة في الشرع وكذلك القياس في الاحكام الشرعية لايجوز أن يكون حجة»<sup>(٢)</sup>.

وله آراء أخرى مثل قوله : «لا إمامة الا بالنص والتعيين .. وقد نص النبى على على كرم الله وجهه في مواضع ما أظهره اظهارا لم يشتبه على الجماعة، الا أن عمركتم ذلك وهو الذي تولى بيعة أي بكر رضي الله عنهما يوم السقيغة..<sup>(٣)</sup>؛

ثم وقع في عثمان رضى الله عنه كما يقول الشهرستاني، وذكر احداله من رده الحكم بن أمية إلى المدينة وهو طريد رسول الله تلكه، وتقليده الوليد بن عشبة الكوفة وهو من أفسد الناس ومعاوية الشام ... وهم أفسدوا عليه أمره...<sup>(1)</sup>.

(۱) الشهر متانى، الملل والنحل، ح ۱، ص ۱۷ – ۱۸.
 (۲) الشهر متانى، المل والنحل، ح۱، ص ۷۲.
 (۳) المندر السابق، ص ۷۲.
 (۲) المندر نفسه، من ۷۲ – ۷۲.

وفية يقول الجاحظ في كتاب الحيوان: «ولولا ابراهيم (يعنى النظام) لهلكت العوام من المعتزلة، فاني أقول انه قد أنهج لهم سبلا، وفتق لهم أمورا، واختصر أيوايها ظهرت فيها المنفعة، وشملتهم بها النعمة»<sup>(1)</sup>. **ثمامة بن أنبرس:** 

هو تلميذ العلاف، وكمان من جلة المتكلمين المعتزلة قربه الرئيد ثم سخط عليه فحبسه لما نقم على البرامكة (لاختصاصه بهم) ثم أنه بلغ من المأمون منزلة جليلة حتى رشحه للوزارة ولكنه امتنع وأشار عليه أن يستوزر أحمد بن أبي خالد بدلامنه.

وبلغت مكانة ثمامة من الخلافة إلى حد أنه كمان لايقوم لطاهر بن الحسين وهو رجل الدولة العظيم آنئذ بينما كان يقوم للعلاف ويأخذ ركابه حتى ينزل وعندما يسأل الخليفة عن ذلك يقول: «أستماذي منذ ثلاثين سنة»(٢).

#### الجاحسيط:

كان من فضلاء المعتزلة والمصنف لهم (") ولكن تعصبه للمعتزلة جعل كتبه في الاعتنزال لم تصل الينا. فلم يبق لنا مشلا كتابه الموسوم باسم والاعتزال وفضله على الفضيلة، ولا كتابه في والاستطاعة وخلق الافعال، ، وو خلق القرآن، وكتاب وفضيلة المعتزلة، وغيرها من كتبه الدينية.

وكما يقول الشهر ستاني: فقد انفرد عن أصحابه بقوله: «أن المعارف

- (١) الجاحظ، كتاب الحيوان.
- (٢) ابن النديم، الفهرست، ص ٢٥٢ ٢٥٣.
- (٣) الشهر ستاني، الملل والناط، ح ٢، من ٢٤.

كلها صرورية طباع، وليس شيء من دلك من أفعال العباد، وليس للعباد كسب سوى الإرادة ويحصل أفعاله منه طباعاه<sup>(١)</sup>.

وهذه المسألة جرى فيها الخلاف بين علماء الكلام في عصر الجاحظ وبعده هل المعارف ضسرورية أو نظرية؟ ويعنون بالضسرورية أنهما مخمصل بلا اكتساب، وبلا نظر، وبأنها نظرية أنها مخصل بالاكتساب والنظر، فكان الفخر الرازى يرى كالجاحظ أنها ضرورية، وكان أمام الحرمين والغزالي يريان أنها نظرية، ويرى غيرهم أن بعضها ضرورى وبعضها نظرى، وفي ضوء هذا يمكننا تفسير رأى الجاحظ.

> وقد جر المعتزلة إلى البحث عن هذا الموضوع مسألتان هما: ١ – هل الإنسان يخلق أفعال نفسه أو يخلقها الله فيه؟

- ٢- والأفعال المتواردة من فعل، هل تنسب إلى الفاعل أو لاتنسب، فاذا رمى حجرا فى الماء فتولدت منه دائرة ودائرة ودائرة، هل تنسب إليه؟ وإذا أشعل عودا فأحرق البيت، وتولد عن الاحراق موت أشخاص، وتولد من الموت أحداث، هل تنسب إلى من أشعل العسود؟ وقعد تقعدم بحث هاتين الحداث، هل تنسب إلى من أشعل العسود؟ وقعد تقعدم بحث هاتين المسألتين، فكان ثمامة بن أشرس، من أعلام المعتزلة يرى أن الأفعال المتولدة لا فاعل لها، فقد يفعل شخص فعلا، ويتولد بعد موته أفعال، الله فلا يمكن نسبتها إلى الله المعولة لا يمكن نسبتها إلى المعال العسود؟ وكرا العتراة يرى أن الأفعال المسألتين، فكان ثمامة بن أشرس، من أعلام العتزلة يرى أن الأفعال المعولية لا فاعل لها، فقد يفعل شخص فعلا، ويتولد بعد موته عنه أفعال، المتولدة لا فاعل لها، فقد يفعل شخص فعلا، ويتولد بعد موته عنه أفعال، فلا يمكن نسبتها إلى المت، وإذا كانت قبيحة فلا يمكن نسبتها إلى الله لائه لا يفحل القبيح، فهى أفعال لافاعل لها، فيجب أن نقول ذلك فى لأنه لايفحل القبيح، فهى أفعال لافاعل لها، فيجب أن نقول ذلك فى لأنه لايفحل القبيح، فهى أفعال لافاعل لها، فيجب أن نقول ذلك فى لأنه لايفحل المولدة.
  - (1) المصدر السابق، من ٩٤
- (۲) الشهر مثاني، الملل والنحل، ح ١، ص ٩٠، أحسد أمن، ضحى الإصلام، ح٢، ص ١٣١ -١٣٢

ويظهر أن الجاحظ كمان يرى هذا الرأى فأداه إلى القبول بأن المعارف ليست من فعل الإنسان، لأنها متولدة أما من انجاه الحواس أو من انجاه النظر ولذلك قال أن الإنسان في تحصيل معارفة ليس له إلا توجيه الإرادة، ومايحدت بعد ذلك فاضطرار وطبيعة، فاذا أنت فتحت عينيك فأدركت أن هذا الشيء أحمر، وهذا أصفر، وأن هذا أكبر من ذلك، ففتحك لعينيك عمل ارادى اختيارى كسيى، وأما المعارف التي تخصل منه، أوبعبارة أخرى تتولد منه، فاضطرارية، وكذلك الشأن في توجيه الفكر إلى البحث واستعراض البرهان، فتوجيه النظر عمل ارادى، ولكن اقتناع الناظر أو عدم اقتناعه وبخصيل العلم به عمل ضرورى أو اضطراري لاكسي.

ومعارف الإنسان معارف بطبعه، فهو يلتقم الثدى بطبعه، ويألم ويطرب بطبعه، فاذا نما عقله طبيعيا نمت معارفه طبيعية، فبدأ يدرك أن الكل أكبر من الجزء، وأن الجسم الواحد لايكون في مكانين، وهو بطبعه يتطلب الفكر والنظر، وهو بطبعه يقبل ماصح لديه من برهان ويرفض مالم يصح عنده.

ومن قوله أيضا قيوصف البارى تعالى بأنه مريد بمعنى أنه لايصح عليه السهو فى أقعاله ولاالجهل ولايجوز أن يغلب ويقهر، وقال أن الخلق كلهم من العقلاء عالمون بأن الله تعالى خالقهم وعارفون بأنهم محتاجون إلى النبى وهم محجوبون بمعرفتهم. ثم هم صنفان: عالم بالتوحد وجاهل به، فالجاهل معذور والعالم محجوج ومن انتحل دين الإسلام فانه اعتقد أن الله تعالى ليس بجسم ولاصورة، ولايرى بالابصار، وهو عدل لايجور، ولايريد المعاصى. وبعد الاعتقاد والتبيين أقر بذلك كله قهو مسلم حقا. وأن عرف ذلك كله ثم حجده وأنكره أو دان بالتشبيه والجبر فهو مشرك كافر حقا، وأن لم ينظر فى شىء من ذلك واعتقد أن الله ربه وأن محمدا رسول الله فهو مؤمن لا لوم

عليه ولاتكليف عليه<sup>(١)</sup>

هدا ولقد كمان للجاحظ أثر، في الأدب، فقد أدخل أشكال القيماس المنطقية في أساليب البلاغة وذلك في البديع المعروف بالقول الموجب والمثل لذلك رسالته إلى محمد بن عبد الملك الزيات التي يقول فيها: المنفعة توجب المجبة، والمغرة توجب البغضاء، المضادة توجب العداوة، خلاف الهوى يوجب الاستثقال ومتابعته توجب الألفة. الأمانة توجب الطمأنينة. الخيانة توجب المنافرة..الخ<sup>(٢)</sup>.

### الحسوارج

ظهرت فرقة الخوارج بعد موقعة صفين أى لأسباب سياسية.

وقد عرفت الجماعة الأولى التي خرجت على على رضى الله عنه أثر معركة صفين عند الكتاب باسم الحرورية (نسبة إلى حروراء من نواحى الكوفة وهو المكان الذى ظهروا فيه)<sup>(٢)</sup>، كما عرفوا أيضا باسم الشراة (أى الذين اشتروا من الله أنفسهم بأن لهم الجنة) - خرجت على على لقبوله التحكيم ورفعت شعار الاحكم الا لله ولهذه سموا أيضا بالمحكمةه<sup>(٤)</sup>.

وقد اجتمع الخوارج تخت قيادة عبد الله بن وهب الراسبي وهو أول من يوبع بالإمامة<sup>(ه)</sup>، ولحقوا بالمدائن فقتلوا عامل على رضي الله عنه عليها، وائتد على في قتالهم وقتل عبد الله بن وهب الراسبي<sup>(1)</sup>. ولكنهم يابعوا إمام (1) الشهرمتةي، الملل والنحل، ح١ ، ص ٩٥ – ٩٦. (٢) ابن النديم، الفهرست، ص ٢٥٢. (٢) الشهر متاني، المعدر السابق، ص ١٥٩. (٤) المعنر نفسه، ص ١٥٧، ٩٢. (٩) السهردي، ح٢، ص ١٥٥ – ١٥٩. (٦) السعودي، ح٢، ص ١٥٥ – ١٥٢. آخر ويجمعوا في منطقة البصرة ومنها انتشروا في بلاد العرب. وقد وقفوا ضد كل من على ومعاوية الا أن ما أناروه من اضطراب وقلاقل كمان سببا في ضعف الحزب العلوى مما ساعد على انتصار الأمويين. كما كانوا بعد ذلك سببا لانتصار العباسيين على الأمويين. وقد جلبوا على أنفسهم نقمة الدولة، سبب عنفهم، فجدت في حربهم، والقضاء عليهم حتى يمكن القول أنهم المبيلادي. هذا، مع بقاء جماعات منهم من الاباضية في عمان وزنزبار والمغرب (في طرابلس وتونس والجزائر):

ولقد قوى الخوارج بانضمام كثير من الموالى (أى من غير العرب). وقد جوزوا أن تكون الإمامة (الخلافة) في غير قريش (عكس أهل السنة والشيعة) بمعنى أنهم أصحاب فكرة الحكومة الجمهورية التي يجوز أن يصل فيها إلى مركز الرياسة أى مسلم دون تفرقة عنصرية - طالما توفرت فيه شروط الأهلية - وفيجوز أن يكون عبدا أو حرا أو نبطيا أو قرشياه<sup>(1)</sup>. وأن غير السيرة وحاد أو عدل عن الحق وجب عزله أو قتله<sup>(1)</sup>. وهم يبجلون ويجلون كلا من أبى بكر وعمر، بينما يقفون من عثمان موقفا وسطا فهم يعترفون بخلافته في سنواتها الأولى وينكرونها في منواته الأخيرة. ولكنهم ينكرون خلافة على ومعاوية.

وقد انقسم الخوارج إلى فرق عديدة من أشهرها فرقة الأزارقة – أصحاب أبى راشد نافع بن الأزرق، وهم من غلاة الخوارج وأكثرهم تعصبا – وخرجوا مع نافع من البصرة إلى الأهواز – في أيام عبد الله بن الزبير – فغلبوا عليها وعلى كورها وماوراءها من بلدان فارس وكسرمان. وهم يكفرون من ليس

- (1) الشهر متانى، المصغر السابق، من ١٥٨.
  - (٢) المصدر تفسه، ص ١٥٨. -

بفرقتهم من المسلمين. وهم لايجبيونهم اذا دعوهم إلى صلاة، ولايتزوجون منهم، ولايأكلون ذبائحهم. وقالوا عن بلادهم انها ددار حرب، : فيجوز قتالهم وقتل أطفالهم ونساءهم. وقد أسقط نافع حد الرجم عن الزاني، وأسقط حد القذف عن قذف المحصنين من الرجال مع وجود الحد على قاذف المحصنات من النساء. وولكنهم قطعموا يد المسارق من المنكب، . وهم يرون أن من ارتكب كبيرة من الكبائر كفر كفر ملة خرج به عن الإسلام جملة ويكون مخلدا في النار<sup>(1)</sup>.

ولقد قويت شوكتهم في جنوب فارس، ولكن قضى عليهم أواخر القرن الأول الهجري (نهاية القرن السابع) بعد عدد من الحملات العنيفة.

أما الفرقة الثانية فهى الصفرية، اتباع زياد بن الأصفر، وهؤلاء اتخذوا موقفا وسطا بين الأزارقة والاباضية، فقبلوا وقف الحرب مؤقتا ضد غيرهم من المسلمين وأجازوا التقية (ستر العقيدة). في القول دون العمل، ولم يحكموا بقتل أطفال الشركين<sup>(٢)</sup>.

وانتشروا في أواخر أيام الدولة الأموية في كل البلاد خاصة في المغرب حيث عملوا مع الاباضية على اثارة المغاربة (البربر) ، وألحقوا بالدولة هزائم منكرة، كما قتلتهم جيوش الخلافة قتلا ذريعا.

وسيندمج الصغرية في جماعة الاباضية، والاباضية يمثلون القريق المعتدل من الخوارج، وهم أصحاب عبد الله بن أباض التميمي الذي خرج في أيام مروان بن محمد، في جزيرة العرب، وعملوا بذلك على انتصار العباسيين.

 ١٩ الشهير سنداني، الملل والنجل ح١، ص ١٦٢ - ١٦٤، دوعن قطع بد السارق انظر، ابن حزم، الفصل في الملل والاهواء را(معل، ح٤، ص ١٨٩ (ذكر شنع الخوارج)».
 (٣) انظر ، الشهر ستاني، الملل والنجل، ح١، ص ١٨٤ ولما طردوا من الحرمين، ظلوا في عمان وانتشروا في بلاد زنزبار، والمغرب، حيث عملوا مع الصفرية على نشر مذهبهم بين البربر. فأقاموا الامارة الرستمية في تاهرت التي عاشت أكثر من ١٣٠ منة إلى ظهور القاطميين، فانسحب الخوارج إلى الصحراء ومازالت جماعاتهم في جربة، وجبل نقوسة، وخاصة في بلاد الزاب وهم على اتصال بجماعات الخوارج في عمان وزنزبار.

وبعتبر الاباضية آخر بقايا الجماعات الخارجية التي اشتد المحجاج وقواده في قتالها. ولا بأس من الاشارة إلى أن الحركة الخارجية لم تكن ضد التطور والازدهار الفكرى، فعلى عهد الدولة العباسية ظهر كشير من علمائهم وأدبائهم، كما كان لهم شعراء وخطباء.

أما عن تعاليم الخوارج فيهى لم تدون ولم نقنن مما جعلها عرضة للتحوير والتغيير، الا أنها كانت ذات أثر واضح فى تقدم الفكر الدينى عند المسلمين بعد أن وثقت علاقاتها بالمعتزلة واستخدمت أسلوبهم فى الكلام.

وقد ظهر الخوارج بمظهر المحافظين على الشرع الذين يرغبون في العودة بالمجتمع الإسلامي إلى وحدته الأولى، وبالإسلام إلى نقبائه الأول. والقرآن بالنسبة لهم هو كلام الله الأزلى غير المخلوق، وهو يحتوى على كل علم، وينبغي أن يقسر حرفيا. وقد وصفوا بأنهم أهل صيام وصلاة، وهم لايقرون وجود العقيدة اذا لم تصحبها الأعمال التي تثبتها، فالشخص الذي يرتكب معصية كبيرة ليس بمؤمن بل وينبغي في رأى المتطرفين منهم عزله عن الجماعة الإسلامية، بل وقتله هو وعائلته.

الشيعسة

الشيعة لغة هم الاصحاب والاتباع، ويطلق في عرف الفقهاء والمتكلمين

من الحلف والسلف على اتباع على وبنيه رضي الله عنهم(١).

وأصول الشيعة الرئيسية سياسية: والخلفاء الثلاثة الأول غير شرعيين، أما عن الأمويين والعباميين فانهم مغتصبون. فالأساس الشيعى فى السياسة هو فكرة فالشرعية، فعلى رضى الله عنه فإمام مفترض الطاعة بعد رسول الله علله وآله واجب على الناس القبول منه والأخذ، ولا يجوز غيره، الذى وضع عنده النبى علاة وآله من العلم مايحتاج إليه الناس من الدين والحلال والحرام، وجميع منافع دينهم ودنياهم.. وجميع العلوم جليلها ودقيقها واستودعه ذلك كله، ولذا استحق الإمامة، لعصمته وطهارة مولده وسابقته وعلمه وزهده وعدالته فى رعيته، وأن النبى علاق نعى عليه، وقلد الأمة إمامته، وعقد له عليهم إمرة المؤمنين وجعله أولى الناس منهم بأنفسهم فى مواطن كثيرةه<sup>(17)</sup>. وقد أوصى النبى صراحة أمام جمع من صحابته بخلافته إلى على، وذلك فى غدير خم أتناء حجة الوداع، فيقولون: أن النبى خطب الناس فقال: وألست فراس بالمؤمنين من أنفسهم ا قالوا يلى يارسول الله. قال فمن كنت مولا فعلى مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه وانصر من نصره واله فعلى مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه والنورين مولا

وفى نظر الشيعة يعتبر على وسلالته الالنا عشر هم الخلفاء حقيقة أو الأثمة يوجه أصح، اذ الإمام عندهم وريث النبى كله ويتم تعيينه بطريق إلهى يفضل وصية سرية تنتقل منذ أدم من إمام إلى أخر: اذ انتقل النور الألهى

- (1) ابن خلدود، القدمة، من 348.
- (۲) التوبختي، قرق الشيمة، طبع النجف، منة ١٩٣٦ ، هن ١٨ -- ١٩ -- الشهر متاني، الملل والنحل. ح٢ ، ص ١٩٥.
- (٣) انظر: الشهر مثانى، حا، من ٣٢٠ حيث نص الحديث: «من كنت مولا، قملى مولا، اللهم وال من والاه توعاد من عاداه وانصر من نصره والحذل من خذله وأدر العن معه»

الذي حل في آدم والأبنياء من بعده واحدا بعد آخر حل كـذلك في آباء محمد وعلى وانتقل إليهما وإلى ذريتهما من بعد، وبالتالي فقد بجلى هذا التور نفسه في أبناء على من غير فاطمة أيضا، وهم جميعا من فأهل البيته(1).

وكما يقول الشيعة فان الأثمة الاثنا عشر معصومون، وأن لكل واحد منهم آياته وكل منهم عندما يحس بالموت يوصى لأخر ليخلفه كإمام، وذلك إلى أن نصل إلى الحسن بن على العسكرى فان هذا يعهد بالإمامة إلى ابنه محمد ويعلن أنه المهدى وأنه ميد الزمان. وولد محمد بن الحسن بسامرا سنة محمد ويعلن أنه المهدى وأنه ميد الزمان. وولد محمد بن الحسن بسامرا سنة محمد ويعلن أنه المهدى وأنه ميد الزمان. وولد محمد بن الحسن بسامرا منة محمد ويعلن أنه المهدى وأنه ميد الزمان. وولد محمد بن الحسن بسامرا منة محمد ويعلن أنه المهدى وأنه ميد الزمان. وولد محمد بن الحسن بسامرا منة يحمد ويعلن أنه المهدى وأنه ميد الزمان. وولد محمد بن الحسن بسامرا منة يعتقل مع أمه وغاب هنالك، وهو يخرج آخر الزمان فيملاً الأرض عدلا، يشيرون بذلك إلى الحديث الواقع في كتاب الترمذي في المهدى، وهم إلى الآن ينتظرونه ويسمونه المنظر لذلك".

ووجود الإمام ضرورى لكل زمان. وظل التشيع على عهد العباسيين، كما كان على عهد الأمويين حزب المعارضة ضد عدم شرعية الحكم. وأضبح للتشيع حياة مستترة عملت بين أتباعه على ظهور الميل إلى ستر أو عدم الكشف عن معتقداته، والأخذ بمبدأ (التقية) ورغم أن التقية أو الكتمان معروف لدى أهل السنة والخوارج الا أنه ميصبح من أهم مميزات فرق الشيعة الفلاة.

والزيدية هم أكثر الشيعة اعتدالا وأقربهم إلى أهل السنة، وقد أسسوا في اليمن إمامة مستقلة.

- (١) ديمومبين، النظم الإسلامية، ص ٤٥.
  - (٢) ابن خلدون، المدمة، من ٢٥٢.

والزيدية سسة إلى زيد بن على زين العابدين حفيد الحسين الذى قتله الأمويون سنة ١٢٣هـ / ٧٢٠م، وهم يعترفون بشرعية خلافة أبى بكر وعمر فيقولون بجواز إمامة المفضول مع وجود الأفضل. وهم ينكرون زواج المتعة (الزواج المؤقت) كماينكرون فكرة حلول روح الله في الإمام ولاينتظرون عودة الإمام الغائب، فمن رأيهم أنه منذ موت الإمام زيد ينبخي أن تكون الخلافة انتخابية وليست ورائية).

وعلى عكس ذلك فمان الاهامية وهم أغلبية الشيمة يجعلون في رجعة الإمام المتتر أصلا من أصول العقيدة. فالإمام الثاني عشر زهو محمد ينبغي أن يعود في الوقت المناسب وأنه المهدى. وسيصبح التشيع فيما بعد المذهب الرسمي لإيران. وانتصر التشيع بدخول البويهيين بغداد. وعلى أيامهم ألفت مجموعات الأحاديث الشيعية التي تعادل مجموعات أهل السنة.

والإمام عند الزيدية يتحتم بالتوجيه الألهى، بمعنى أنه يتقلد ملطانه من الله، ولكن الإمامية يعتبرون أن الإمام يحمل شيئا من نور الله أى أنه متأثر بحلول جزئى يعطيه شيئا من القدسية. أما الغلاة ففي تظرهم أن هذا الحلول تام. فالله يتحد بالإمام اتحادا أساسيا حتى أن الصفة الالهية تغلب على الصفة الإنسانية لدى الإمام<sup>(٢)</sup>.

وفكرة عودة الإمام هي التي نمخضت عن الحركات المهدية التي عرفت في تاريخ الإسلام. فمكرة المهدى الذي يملأ الأرض عدلا قبل آخر الزمان ظهرت في وقت متأخر بعض الشيء.

 (1) ابن خلدون، المقدمة من ٣٥٠ ( عن الزيدية) وكان ينص عليه (أى زيد) مذاهب المتزلة وأخذه اباها عن واصل بن عطاء وعن جواز امامة المفضول، انظر ابن حزم، المحصل في الاهواء والنحل، حة، من ١٦٤ - والديمو متان، ح٢ ، من ٢٠٩ ، وعن الزيدية ، من ٢٠٧ - ٢٠٨.
 (٢) ابن خطدون، المقدمة، من ٣٥٩. ويمكن القول أن التشيع أحسن استغلال فكرة المهدى. فعلى لدى الشيعة الغلاة يتحول إلى إله يتحكم في السحاب فالرعد صوته والبرق سوطه وهكذا يصبع المهدى شيئا فشيئا أحد أفراد بيت على. أى يصبح الإمام الغائب أو سليل قاطمة (القاطمي) المنتظر. استفاد عبيد الله المهدى من هذه التقاليد الشيعية واستطاع أن يؤسس الدولة الفاطمية في أواخر القرن الثالث الهجرى/ العشر الميلادى. وبعد قرنين ظهر مهدى آخر هو محمد بن تومرت مؤسس دولة الموحدين وهي الدولة السنية وأن قبلت فكرة المهدى<sup>(1)</sup>.

ويذكر أبن خلدون أن أهل الحلة كانوا يقفون كل ليلة بعد صلاة المغرب

بباب السرداب، الذي اختفى فيه محمد بن الحسن العسكري الإمام الثاني عشر الملقب بالمهدي، وقد قدموا مركبا فيهتفون باسمه ويدعونه للخروج حتى تشتبك النجوم، ثم ينفضون، ويرجثون الأمر إلى الليلة التالية وهم على ذلك لهذا العهد<sup>(٢)</sup>. (أي عندما كان يكتب ابن خلدون في نهاية القرن الثامن الهجري).

#### القرامطة والاسماعيلية:

فرقة الاسماعيلية وهم من غلاة الشيعة ، ويطلق عليهم أيضا اسم «الواقفة» لأنهم يوقفون سلسلة أثمتهم عند الإمام السابع، وهو إسماعيل بن جعفر الصادق، الذي يختم قائمة الأثمة الشرعيين، وإليه ينتسبون فهم الإسماعيلية. أما عن سبب توقفهم عند الإمام السابع وانكارهم الأثمة الخمس الباقين هو أنه حوالي سنة ١٤٣هـ. / ٢٠٧م وجد الإمام السادس وهو

(3) ابن خلدون، المقدمة، ص 203.

<sup>(</sup>۱) كلمة المهدى اسم مقمول من هدى، يقال هداء الطريق أى عرفه ودله عليه وبينه له فهو مهدى، ووردت في القرآن كلمة المهندى : دمن يهده الله فهو المهنده.

جعفر الصادق أن ابنه الأكبر إسماعيل غير جدير بالإمامة فخلعه وأحل محله ابنه الأصغر موسى الكاظم. وأنكرت الإسماعيلية موت إسماعيل في حياة أبيه ووقالوا لم يمت إلا أنه أظهر موته تقية من خلفاء بني العباس وعقد محضرا وأشهد عليه عامل المنصور بالمدينةه<sup>(1)</sup>.

وفي رواية أخرى اقالوا كان ذلك على جهة التلبيس من أبيه على الناس لانه خاف فغيبه عنهم، وزعموا أن اسماعيل لايموت حتى يملك الأرض ويقوم بأمر الناسا<sup>(٢)</sup>.

ورغم ذيوع خبر موته فاتهم ظلوا مخلصين له، ونشر أحفاده الذين انتشروا فى فارس والشام مذهبه بفيضل الدعاة<sup>(٣)</sup> وقيد نصوا على أن الإمام يعد اسماعيل هو ابنه محمد بن إسماعيل والسابع التام وإنما تم دور السبعة به ثم ابتدأ منه بالأثمة المستورين الذين كانوا يسيرون فى البلاد ويظهرون الدعاة جهرا فوقالوا لن تخلو الأرض قط من إمام حى قاهر إما ظاهر مكشوف وإما باطن مستور، وقالوا اذا كان الإمام مستورا فلابد أن يكون حجته ودعاته ظاهرين<sup>(1)</sup>.

ومن تعاليمهم أن من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية، وكذلك من مات ولم يكن في عنقه بيعة إمام مات ميتة جاهلية<sup>(0)</sup>.

وظل نشاط هذه الفرقة دينيا طوال قرن تقريبا، ولكن بعض الدعاة تمكن من توجيبهه نحو أغراض سياسية واجتماعية. وتمكن الداعى حمدان بن (١) انظر، النهر حاني، لللل والنحل، ح٢، م ٥، م ٢٧ - ٢٨. (٢) التربخي، فرق النيمة، م ٢٧. (٢) التر، ديمومين، النظم الإسلامية. (٢) الشهر ساني، الملل والندف، ح٢، ص ٢٨. (٥) المغر السابق، م ٢٩. الأشعث المعروف بقرمط من أن يجمع حوله عناصر من العمال والفلاحين في أسغل العراق، ممن كانوا قد اشتركوا في حرب الزنج، واكتسبهم إلى جانب الإمام المستور حتى يرضى ميولهم نحو المساواة – التي طالبوا يها – ونظمهم في طبقات من أصحاب المعرفة.

والعقيدة القرمطية الخاصة باكتساب النور والمستقاة من الهلينية والمجوسية هى التي تقرر بنية الفرقة، تلك البنية المتكونة من عقائد وفرائض عملية تتدرج من أبسط العقائد والقرائض التي يعتنقها مسلم بسيط وترتفع إلى مستوى عال من الادراك المباشر للوحدة الالهية، ذلك الادراك الذي ينكر فكرة الواجبات الدينية.

هكذا بجمع القرمطية بتنوعها بين الفلسفة في أعلى قمتها وبين أبسط مظاهر الشيعة المتطرفة في أساسها<sup>(١)</sup>.

وانتشرت حركة القرامطة من العراق إلى جزيرة العرب، وقاموا بأعمال تخريبية متطرفة من ذلك حملة أبي ظاهر سنة ٣١٨هـ / ٩٣٠م، على مكة واستيلاته على الحجر الأسود الذي لم يعد إلى مكانه حتى سنة ٣٤٠هـ/ ٩٣٠م وبفضل وساطة الخليفة الفاطمي<sup>(٢)</sup>.

وقد آثار داع آخر، هو أبو عبد الله الشيعي الصنعاني، حماس المغاربة (البربر) للإمام المهدى في إفريقية حيث قامت الدولة الفاطمية. وانتقل الفواطم إلى مصر حيث أصبحت الاسماعيلية المذهب الرسمي لمدة قرنين.

والظاهر أن القرامطة استخدموا مذهب الإمام المستور من أجل الثروة الاجتماعية، ولكن الفاطميين رفضوا هذه الاشتراكية واستخدموا الدعاية

| ديمومبين، النظم الإسلامية، من 1٨. | 02 |
|-----------------------------------|----|
| انظر وأسر الألب الكامل            |    |

القرمطية ومذهب الإمام المستور لتحقيق أهدافهم السياسية.

وشرعبة الفاطميين كانت محل نقد المؤرخين<sup>(1)</sup>. فبينما يقول الإمامية بتوارث الإمامة بالوصية من إمام إلى إمام وجدنا أن الزيدية رأوا أن الإمامة تجوز أن تكون لأى علوى. أما الإسماعيلية فاحتجوا ويرون أن الإمامة عهد اجبارى يعطى للمختار من بين العارفين بالعلم الالهى عن طريق استنارة العقل، أى الذى خصته العناية الالهية بالنورانية.

أصبحت مسألة الشرعية ثانوية لدى الفاطميين الذين أعلنوا أنفسهم أثمة واستنفادوا من نظرية الحلول إلى أن أصبح الحاكم منهم إلهما كمما يرى البعض.

ولقد اصطدمت فكرة تالية الحاكم منذ ظهورها في الشام بمذهب كان هناك منذ عهمد قريب، هو مذهب النصيرية<sup>(٢)</sup> في شمال الشام. كما اصطدموا بفرق على إلهى الذين يقولون أن عليا أزلى في طبيعته الالهية رغم أنه الإمام ظاهريا. فوهو الذي يجيء في السحاب والرعد صوته والبرق سوطه، وإنه سينزل بعد ذلك إلى الأرض فيملاً الأرض عدلا كما ملئت جوراه.

وهكذا كانت تزداد الشقة بين النصيرية وبين أهل السنة.

- انظر، ابن خاندون، المقدمة (في فضل علم التاريخ وتحقيق مذاهبه والألماع لما يمرض للمؤرخين من المغالط والأوهام وذكر شيء من أسبابها ) من ٣٢ ~ ٣٥.
- (٢) الشهر ستانى، الملل والنحل، ح٢، ص ٢٤، والنصيرية من غلاة الشيعة ومن أقوالهم فأن ظهور الروحاني بالجسد الجشعاني أمر لاينكره عاقل أما في جانب الخير كظهور جبريل عليه السلام بيعض الأشخاص والتصور وإما في جانب الشر كظهور الشيطان بصورة الإنسان حتى بعمل الشر بصورته. فلذلك نقول أن بال ندياتي ظهر بصورة أشغاص ولما لم يكن بعد رسول الله تقة شخص أقضل من على عليه السلام وسنه أولاده المحموصون هم خير البرية فظهر الحق بصورتهم، ونطق بلسانهم وأخذ بأيديهم ومن هذا أطلقنا السم الألهية عليهم».

أما عن تطور الإسماعيلية فبعد غياب الحاكم، ظل مذهب الاسماعيلية المذهب الرسمى في مصر إلى أن انتهت دولة الفواطم على يد صلاح الدي الذى أعاد المنة. ولكن على عهد الخليفة المستنصر الفاطمي وصل إلى مصر اسماعيلى فارسى هو الحسن بن الصباح، وقد حدث حدث يشبه اعلان عدم صلاحية اسماعيل إمام الاسماعيلية اذ عين الخليفة المستنصر كوريث له ابنه الأصغر (المستعلى) على حساب الابن الأكبر وهو نزار. واتخذ الحسن الصباح لأسباب سياسية جانب الابن الأكبر نزار فطرد من مصر. واستمر الحسن الصباح في دعايته لنزار في الشام - (منطقة حلب) ثم في فارس حيث تمكن بمساعدة أتباعه من الاستيلاء على قلعة الموت وجعلها مقرا لقيادته أعمى، وأضاف إلى تأثيره الشخصي على أتباعه اعطائهم مخدر الحشيش وإليه نسب الحشاشون. وكان الحشيش يؤثر قيهم تأثيرا مدهشا يجعلهم يتصورون انهم في الجة.

واستغل الحسن بن الصباح ذلك في دفعهم إلى اغتيال الامراء وكبار الشخصيات الذين يناوتونه. واستغل الحسن فرصة الاضطرابات التي أثارها مجىء الصليبيين وأنشأ رغم ارادة سلاطين السلاجقة امارة مستقلة استمرت بفضل الارهاب تحت ميطرة ثمانية من زعماء الحشاشين. ورغم أن الحسن الصباح أعلن نيابته عن الإمام الغاطمي في مصر فانه كان السيد المطلق لأتباعه وذلك إلى أن توفي سنة ١٨ههـ/١٢٤٤م.

ولكن الرابع من خلفاته من زعماء الموت ذهب إلى أبعد من ذلك فأحدث بتجديدا مفاجئا فأعلن نفسه حفيدا لنزار، وهو ابن الخليفة المستنصر. وكان معنى ذلك الخروج على طاعة الخليفة الفاطمي، اذ انه صار هو نفسه إمام الإسماعيلية. ولم يقتصر سلطان شيخ الموت على قلاع فارس فقط، بل شمل قلاع الشام أيضا التي استولى عليها دعاته مثل: سلمية وبانياس منتهزين الاضطرابات السياسية ومعتمدين على عون التصاري. وأصبح شيخ الجبل في الشام نائبا لشيخ الموت الأكبر.

وبعد نصف قرن قمام أحد هؤلاء النواب في الشمام بخلع طاعة شيخ الموت. واستخدم نفس سياسة الاغتيال الخفي وأرغم الصليبيين وصلاح الدين على مداراته.

ولقد قضت غزوة المغول بقيادة هولاكو (سنة ٦٥٢ هـ / ١٢٥٦م) على قوة الإسماعيلية في فارس. أما عن إسماعيلية الشام الذين أخضعهم سلاطين الماليك بعد ذلك فانهم عاشوا عيشة خاملة. وتوجد الآن منهم جماعات في فارس وآسية الوسطى وأفغانستان وعمان وزنزبار. على أن الإسماعيلية يحتفظون بقوتهم في الهند اقتصاديا أن لم يكن دينيا، ورئيسهم من سلالة آخر شيخ الموت<sup>(1)</sup>.

أشهر متكلمي الشيعة

هشام بن الحكم:

يظهر انه أكبر شخصية شيعية في علم الكلام، وهومولى لبنى شيبان، وكان من تلاميذ الإمام جعفر الصادق، فوجلة أصحابه، . نشأ بالكوفة ثم انتقل إلى بغداد، ونال الحظوة عند البرامكة، وكان قوى الحجة، ناظر المعتزلة وناظروه(٢) .

- (١) انظر، ديمومبين، النظم الإسلامية، ص ٢٨
  - (٢) ابن النديم، الفهرمست، من ٢٥٧.

قال عنه ابن النديم، في قالفهرست، انه هو الذي فتق الكلام في الإمام وهذب المذهب. وله كتاب الإمامة، كتاب الرد على من قال بإمامة المفضول، كتاب الوصية والرد على من أنكرها، كتاب الرد على الزنادقة، كتاب الرد على أصحاب الاثنين، كتاب التوحيد، كتاب في الجبر والقدر، كتاب المعتزلة<sup>(1)</sup>.

أبو جعفر محمد بن النعمان (شيطان الطاق) :

وهو من أصحاب جعفر الصادق، معروف بشيطان الطاق، والشيعة مؤمن الطاق(نسبة إلى طاق المحامل بالكوفة حيث نزل) وله مناظرات مع زيد بن زين العابدين في إمامة جعفر الصادق، وله مناظرات مع أبي حتيقة في الفيبة والرجعة وزواج المتعة وشرب النبيذ، وله كتاب الإمامة، وكتاب الرد على المتزلة في إمامة المفضول<sup>(1)</sup>.

على بن اسماعيل بن ميثم التمار:

يعد أول من تكلم في الإمامة حسب قول ابن النديم، وله كتاب الإمامة وكتاب الاستحقاق<sup>(٣)</sup>.

أبو سهل النوبختى:

وهو إسماعيل بن على بن نوبخت، وكان من كبار الثيعة وهو صاحب نظرية في الغيبة اذ كمان يقول: أنا أقول أن الإمام محمد بن الحسن (العسكرى) ولكنه مات في الغيبة، وكان تلاه في الغيبة ابنه وكذلك فيما

- (1) ابن النديم، المهرست، من ٢٦٢ ٢٦٤
  - (٢) المنفر السابق، من ٢٦٤، ٢٥٨
    - (٣) المندر نقسه، من ٢٦٢.

بعد من ولده إلى أن ينفذ الله حكمه في اظهاره. بمعنى أن الرجعة لن تكون لمحمد بن الحسن (الإمام الثاني عشر) بل لإمام:من نسله.

ومن كتب النوبختى: كتاب الاستيفاء في الإمامة، وكتاب الرد على الغلاة، كتاب نقض رسالة الشافعي، كتاب حدوث العالم، كتاب الرد على أصحاب الصفات، كتاب إيطال القياس<sup>(1)</sup>.

الحسن بن موسى التوبختي:

وهو ابن أخت أبى سهل، عرف بأنه متكلم فيلسوف «كانت للعتزلة تدعيه والشيعة تدعيه»، ويرجح ابن النديم انه إلى حيز الشيعة أقرب، لأن آل نوبخت معروفون بولاية على وولده. وللحسن «الرد على أصحاب التناسخ»، كتاب التوحيد وحدث العلل، كتاب اختصار الكون والفساد الارسطاليسي، كتاب الإمامة ولم يتمه<sup>(٢)</sup>.

هذا عن متكلمي الإمامية.

أما عن متكلمى الزيدية وهم الذين قالوا بإمامة زيد بن على زين العابدين ثم قالوا بعده بالإمامة في ولد فاطمة كائنا من كان بعد أن يكون عنده شروط الإمامة. ويذكر ابن النديم أن أكثر المحدثين على هذا المذهب مثل سفيان بن عيبنة وسفيان الثورى وصالح بن حي وغيرهم<sup>(٢)</sup>.

أبو الجارود:

زياد بن المنذر العبدي من أشهرهم.

- (1) أبن النديم، الفهرست، من ٢٦٥.
- (٢) المصدر السابق، ص ٢٦٥ -- ٢٦٦.
  - (٢) المعدر نفسه، ص ٢٦٧

الحسن بن صالح بن حي (مات مختفيا سنة ١٦٨ هـ) وكان من كبار الزيدية وله: كتاب التوحيد، وكتاب أمة ولد محمد<sup>(1)</sup>. متكلمي الإسماعيلية: عبد لدان:

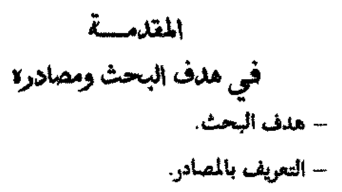
يعد عبدان كما يقول ابن النديم أكثر الإسماعيلية كتبا وتصنيفا حتى أن كل من عـمل كـتابا نحله اياه فـأصبح له فـهـرست منه: كـتـاب الرحـاء والدولاب، وكتاب الحدود والاسناد وكتاب اللامع<sup>(٢)</sup>. النسفسيم:

الذي كمان من دعاة خراسان، وله كتاب عنوان الدين، كتاب أصول الشرع وكتاب الدعوة المنجية.

ولقد صنف بنو حماد المواصلة – أصحاب الدعوة بالجزيرة – كتبا وأضافوها إلى عبدان مثل كتاب الحق المنير، وكتاب الحق المبين<sup>(٢)</sup>.

- (١) المبدر تقسه من ٢٦٧.
- (٢) ابن النديم: الفهرست، ص ٢٨١ ٢٨٢.
  - (٣) المعدر السابق، من ٢٨٢.

(1) هذا القسم يتضمن الباب الأول والثاني من رسالتي للماجمنين الموسومة باسم دانتشار الإسلام في السودان الغربي من القرن الخامس حتى القرن التاسع الهجريمه.



# < ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ﴾ (قرآن كوم. سورة آل عمران، آية ٨٥)

#### المقدمية

في هذف البحث ومصادره

يتناول البحث الذي يقوم في هذه الرسالة الإسلام في السودان الغربي الذي كان يشمل غانة ومالي وكوكوا والذي يعادل حاليا جمهورية مالي من القرن الخامس الهجري إلى القرن التامع الهجري.

والغرض من هذه الدراسة هو تتبع انتشار الإسلام في بلاد السودان.

وأول الظواهر التي تسترعى الانتباء انه على عكس انتـشـار الإسـلام في معظم انحاء المشرق والمغرب وراء الجيوش الإسلامية، فان الإسـلام دخل إلى السودان مع قوافل التجار التي كانت تتردد مابين المغرب والسودان.

وإلى جانب التجارة دخل الإسلام من طريق التبشير، ويرجع الفضل في ذلك إلى نشاط بعض التجار من شيوع الاباضية الذين عملوا على نشر الإسلام والعمل على توطيد أركانه في هذه البلاد النائية التي كانت تعتبر أخر المعمور من الأرض.

وكانت المدن التجارية مثل غانة ومالى وجنى وكوكوا وتنبكت، أهم المراكز الإسلامية لأن موقع هذه المدن الجغرافية هيأ لها فرصة اتعمال أكبر بالعالم الخارجي.

وتوغل الإسلام في قلب بلاد السودان مع مطلع القرن الخامس الهجرى وبفضل قبائل صنهاجة أصحاب اللثام (المرابطين). فبعد أن تم الاتحاد السياسي بينهم بدأ جهادهم الفعلي، وكان هدفهم الأول منه هو غزو بلاد السودان وادخال اممه الوثنية في الإسلام. وقام عبد الله بن ياسين وتلامذته بدعاية دينية حية بين السود القاطنين حينلاك على ضغة السنغال، وكذلك المتعوب النيجيرية. ومع ذلك كما يقول دلافوس Delafosse فينبغى الا نغالى في أهمية ادخال السود إلى الإسلام عن طريق المرابطين ولا أن نقول كما فعلوا في بعض الأحيان أن هؤلاء قد ادخلوا كل السودان في الإسلام.

والجدير بالملاحظة أنه اذا كانت بلاد السودان الغربية قد عرفت الإسلام منذ وقت مبكر، فان السودان الشرقي والنوبة - رغم أنهما وتيقتا الصلة بمصر من الناحية الجغرافية - على عكس ذلك لم يظهر فيها الإسلام إلا في وقت متأخر في أوائل القرن الثامن الهجري - (انظر، ابن خلدون، العبر، ج. ٥، ص ٤٢٩ عن اأخبار النوبة واسلامهمه، القلقشندي، صبح الأعشى، ج. ٥، ص ٢٧٧). والفصل في ذلك يرجع إلى بلاد المغرب، ونتيجته أن التأثير ص ٢٧٧). والفصل في ذلك يرجع إلى بلاد المغرب، ونتيجته أن التأثير على على مائل الغربي على على على على على على على على على مائل المار المار وكلامه طريقة المغاربة كما يقول ابن فضل الله العمري في مسالك الإيصار (وكلامه عن مالي)، ولياسهم عمائم بحنك مثل الغرب، ولبسهم شبيه بلبس المغاربة.

ورغم أن الإسلام سنى في المغرب ورغم أنه دخل إلى السودان عن طريق المغرب فان الإسلام في السودان كان له عاداته وتقاليده الخاصة به.

ومما يميز السودان الغربي ظاهرة الاستقلال، فالبلاد لم تخضع للسيطرة الاجنبية – باستثناء العصور الحديثة – ماعدا فترة قليلة لانتجاوز المشر سنوات (من سنة ١٠٧٦ – ١٠٨٧م)، كانت فيها غانة تابعة للمرابطين، وفترة الحكم المراكشي في جاو الذي استمر قرن من الزمان (١٥٩١ – ١٦٨٠).

المعسادر

المصادر التي يرجع إليها لدراسة تاريخ الإسلام في السودان الغربي، في فترة القرون الأربعة التي يشملها البحث ( من القرن الخامس إلى القرن التاسع الهجري) تتمثل في : كتب التاريخ العام، وكتب تاريخ المغرب (لبيان الصلة بين السودان والمغرب) وكتب التاريخ الخاصة بالسودان.

وبعتبر كتاب تاريخ اليعقوبي من أقدم كتب التاريخ العام المشرقية. واليعقوبي هو أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب بن واضح العباسي، توفي سنة ٢٨٤هـ / ٩٩٨م<sup>(٢)</sup>. وكان جده واضح مولى للخليفة العباسي<sup>(1)</sup> المنصور، ولى عمل ارمينية، وكان عاملا أيضا على مصر<sup>(٣)</sup>. وكان اليعقوبي مؤرخا وجغرافيا ورحالة، اشتهر بميوله الشيعية<sup>(1)</sup>، وطاف العالم الإسلامي<sup>(0)</sup>، وعاش طويلا بأرمينية وخراسان وزار الهند وفلسطين وتمتع برعاية الطولونيين أثناء مقامه الطويل بمصر والمغرب. وألف كتابا في التاريخ (يعرف بتاريخ اليعقوبي نشره Houtsma في ليدن ١٨٨٣) في جزئين أولهما يعالج التاريخ العام القديم، ويدأ مثل مثل يقية كتب التاريخ العام عالج التاريخ وينتهى بظهور الإسلام.

 Blachére, Extraits des principaux geographes du moyen age, paris, 1932, p. 116.

(2) Brockelman supl, Vol I, p, 405.

(٣) الكندى، كتاب الولاة والقضاة، نشر رفن جست، بيروت، ١٩٠٨، ص ١٢١.
 Blachére, Extraits des principaux geographes du moyen age, p, 116.
 (1) نفس المرجع ، ص ١١٦.

 (٥) تفس المرجع، ص ١١٦.
 (٦) كوانتكوفسكي، تاريخ الأدب الجغرافي العربي، ترجمة صلاح الدين عشمان هاشم، مطبوعات جامعة الدولة العربية، جدا، ص ١٥٨. والجزء الثاني في تاريخ الإسلام يبدأ بالكلام عن مولد الرسول ( الله) ويتوقف عند احداث سنة ٢٥٩ هـ في خلافة أحمد المعتمد على الله وهومرتب حسب الخلفاء لاحسب المنين.

ويتضمن الجزء الأول فصلا سريعا عن ممالك الحبشة والسودان، يتكلم فيه عن سودان المشرق والمغرب، ويتحدث عن كمام، ومملكة ملل، ثم عن مملكة الكوكو، ثم يحدثنا عن مملكة غانة<sup>(1)</sup>.

وبعد اليعقوبي يأتي المسعودي، وهو أبو الحسن على بن الحسين بن على، من ذرية عبد الله بن مسعود رضي الله عنه<sup>(٢)</sup> ولذا عرف بالمسعودي، وهو من أسرة عربية عريقة في بغداد<sup>(٣)</sup>. والحقيقة أن المسعودي من الكتاب القلائل الذين بجولوا في البلاد المختلفة، بجول بفضول لمدة حوالي الأربعين عاما زار خلالها فارس والهند والصين، وزنزبار، وبلاد الشام وكذلك مصر، حيث توفى في الفسطاط سنة ٤٣٦١هـ / ٩٥٦م)<sup>(1)</sup>.

ويحتوى الكتاب على معلومات كثيرة وليدة التجربة ومشاهدة العيان.

والكتاب يبدأ بذكر المبدأ وشأن الخليقة، وينتبهي بخلافة المطيع سنة ٣٣٣(٥).

(۱) اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، طبعة بيروت، سنة ١٩٦٠ ، جدا ص ١٩٢ -- ١٩٤ .
 (٢) ابن شاكر الكتبي، قوات الوفيات، طبعة التجارية، جد٢ ، ص ٩٤ ، ابن النديم بالفهرست طبع مصر،
 م. ٢١٩ -- ٢٢٠ .

(3) Sauvaget, Historiens arabes, Paris, 1946, p. 39.

- (1) ابن شاكر الكتير، Sauvaget, Historiens arabes.P, 39
  - فوات الوقيات، جـ٢، من ٩٤.
- (٥) المعودى، مروج الذهب، ومنادن الموهو، محقق محمد محى الدين عبد الحميد، طبعة التجارية (٥) المعودى، في أربع أجزاء.

ويتضمن الجزء الثاني من امروج الذهب، فصلا عن اذكر السودان، وانسابهم واختلاف اجتاسهم وأنواعهم وتبانيهم في ديارهم، واخبار ملوكهم، ، ويذكر لنا من بين سودان المغرب: الكانم، وكوكو، وغانة<sup>(1)</sup> وهو كمشرقي يهتم بالسودان الشرقي على وجه الخصوص، ويهتم بالعجائب والغرائب فهو يحدثنا عن الزرافة، وصيد الفيلة، والبقر والجواميس، وعن معدن الذهب.

وننتقل إلى كتاب البكرى دورغم أن كتاب البكرى من كتب المكتبة الجغرافية العربية الا أننا نذكره بين كتب التاريخ نظرا للمعلومات التاريخية الهامة التي يحويها بين دفتيه<sup>(٢)</sup>.

والبكرى هو أبو عبيد الله بن عبد العزيز بن محمد، ولد في قرطبة سنة والبكرى هو أبو عبيد الله بن عبد العزيز بن محمد، ولد في قرطبة سنة ٢٣٢ هـ / ٢٤٠ م وتوفى فيسهما سنة ٢٨٧ هـ / ٢٩٤ م <sup>(٣)</sup> ويرتفع نسبة إلى بكر بن واثل<sup>(٤)</sup>، وهو ينحدر من بيت شريف، فقد كان أباؤه أصحاب وليه وشلطيش، وظلوا في امارتهم حتى غصبهم المعتمد ابن عبادولبة<sup>(٥)</sup>. فلجأ عبد العزيز وصحبه ابنه أبو عبيد إلى قرطبة سنة ٢٥٦ هـ / ٢٠٢٤ م وانتقل ابنه ابو عبيد إلى بلاط المريه لدى السلطان محمد بن تتعن إلذى قابله بترحاب

- (1) المسمودي؛ مروج الذهب، جداً ، ص 1.
- ۲) الاستاذ الدكتور معد زغاول، تاريخ الغرب العربي، طبع دار المعارف ۱۹۲۵، ص ١٤.
   (3) Brock, G.A.L., Vol 1, p, 476, Suppl, Vol 1, p, 875 876.
- (٤) الجميل بالنثيا، تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة الدكتور حمين مؤنس طيمة القاهرة ١٩٥٩ ، ص ٢٠٩، الاستاذ الدكتور حمين مؤنس، الجغرافية، والجغرافيون في الاندلس من البداية إلى الحجارى، صحيفة المعهد المعمري للدراسات الإسلامية بمدريد المجلدان السابع والثامن، مدريد ١٩٥٩، ١٩٦٠، ص ٢١٠.
  - (٤) كراتشكوفسكي، تاريخ الاتب الجفرافي، ص ٢٧٥.
    - ٥) انجل بالندا، تاريخ الفكر الاندلسي، من ٢٠٩.

وبعثه الأخير في مهمة دبلوماسية لدى المعتمد بن عباد في اشيبلية حيث استقر فيها. ولكنه رجع مرة ثانية إلى قرطبة بعد هزيمة المعتمد على ايدى المرابطين(1).

وأهم كتبه كتاب المسالك والممالك، وقد وصلنا منه الجزء الخاص بصفة المغرب (كتاب المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب – نشر دسلان، الطبعة الثانية، الجزائر ، ١٩١١).

وبعتبر الفصل الخاص بـ ٩ ذكر بلاد السودان ومدنها المشهورة واتصال بعضها ببعض والمسافات بينها ومافيها من الغرايب وسير أهلها، -- من كتاب المغرب -- من أهم ماكتب عن السودان الغربي. وفي هذا الجزء الخاص يبلاد السودان مجد معلومات متنوعة متباينة، معلومات اقتصادية واجتماعية، ومعلومات عن المعتقدات والديانات المختلفة، وعن العادات والتقاليد وكذلك بحدثنا عن العجائب والغرائب. فهو مثلا يكلمنا عن مملكة غانة وعن التنظيم السياسي فيها، عن نظام توارث الملك، وعن جلوس الملك للناس والمظالم، عن المادات المتبعة في عقية الملك، وعن جلوس الملك للناس والمظالم، عن المادات المتبعة في عقية الملك، ويكلمنا عن خطط المدينة، وعن الذهب في هذه البلاد، وعن المكوس التي يتقاضاها ملك غانة على التجارة، وعن طريقة التبايع، ويحدثنا عن مدينة تكرور وسلى، وعن ملل. وعن مدينة كوكوا، وعن دخول الإسلام إلى هذه المدن في منتصف القرن الخامس الهجرى وهي الفترة التي كان البكرى معاصرا للأحداث فيها وبمثابة شاهد عيان فهو يكتب في سنة ٢٠٤هـ / ١٠٦٧ – ١٠٦٧م.

وهو يحدثنا أيضا عن المدن التي تعتبسر أبواب السودان مثل زويلة، وغدامس، وسجلماسة، وأودغست ويرسم لنا صورة واضحة عن الصحراء

(۱) گرانشگونسکی، من ۲۷۵. 🕐

الموصلة بين بلاد المغرب وبلاد السودان.وعن قبائل بين لمتونة وبني جدالة من صنهاجة ودورها في جهاد السودان.

ومعلومات البكرى في هذا الجزء تنقسم إلى قسمين: معلومات نقلها عن المؤرخين السابقين، ومعلومات معاصرة. ويبدو أن البكرى استقى معلوماته عن بلاد السودان من النجار، والمسافرين الذين جولوا في هذه الأماكن، إلى جانب اطلاعه على وثائق وسجلات ديوان قرطبة.

ثم ننتقل إلى العمرى، وهو شهاب الدين أحمد بن يحيى بن فضل الله بن مجلى بن دعجان بن خلف بن نصر بن منصور بن عبد الله بن عبيد الله بن عمر بن الخطاب القرش العدوى<sup>(1)</sup> وهو ينحدر من أسرة عربية أصيلة، تصعد فيما يزعم إلى الخليفة عمر، حيث أضاف أفرادها إلى إسمهم لقب العمرى<sup>(1)</sup>.

ولد شهاب الدين بدمشق في سنة (٧٠٠ هـ / ١٣٣٢م) وتلقى تعليمه هناك<sup>(٢)</sup>. وقرأ العربية على كمال الدين بن قاضى شهبة ... وقرأ الاحكام على ابن تيمية<sup>(٤)</sup>. وقد ربطته تقاليد اسرته بعمل الدواوين<sup>(٥)</sup> وكما يذكر المقريزى فان اسرة العمرى قد تولت منصب (كاتب السر) بمصر ودمشق مدة قرن من الزمان تقريبا خلال العصر المملوكي<sup>(٢)</sup>. وكان أبوه يتولى منصب (١) للتريزى، المواعظ والاعتبار بذكر الخلط والآثار ، طبعة النبل سنة ١٣٢٠ هـ، جـ٢، ص ٩١، ابن حجر، الدر الكامنة في اعيان الماتة الثلمة، الطبعة الأولى حبدر أباد الدكن، ١٣٤٨ هـ، جـ١، ص ١٣٦ (رجعة رقم ٨٢٨).

(2) G. Demombynes, Masalik El Absar fi Mamalik El Amsar, L'Afrique moins L'Etypte, Paris, 1927, Preface, p. IL

(۳) ابن حجر، الدرر الكامنة ، جدا ، ص301. .۳۳۱
 (۱) ابن حجر، الدرر الكامنة، جدا ، ص ۳۳۱
 (۵) كوانشكوفشكى، تاريخ الادب الجغرافي ، ص ۱۱۹.
 (٦) المقريزى، الخطط، جـ٣، من ٩٠ – ٩١.

كتابة سر دمشق من قبل السلطان الناصر محمد بن قلاورد. وفي مر ٧٣٠هـ / تقلد كتابة السر بالديار المصرية<sup>(١)</sup>، وقد شغل شهاب الدين فر منصب القاضي بمصر<sup>(٢)</sup>، ثم خلف أباه محيى الدين في كتابه السر للسلط الناصر محمد<sup>(٣)</sup>.

وظل شهاب الدين في وظيفة كاتب السر(؟)، إلى أن غنضب علم السلطان - وعزل بأخيه القاضي علاء الدين - وسجن لفترة تقرب من الم في قاعة الصاحب من قلعة الجبل، وافرج عنه سنة ٧٤٠هـ...، وأقام بداره، استدعاه السلطان وولاه كتابة السر بدمشق سنة ٧٤٠هـ / ١٣٤٠م (٥)، وع يباشر مهام الوظيفة حتى مات بدمشق في ٩ ذو الحجة سنة ٧٤٩ هـ. / ٨ قبراير ١٣٤٩ م بالطاعون<sup>(٢)</sup>. (١) للقريري، الخطط، جر؟، من ٩١. (Y) القريزي، الخطط، جد؟، من ٩١. (٣) المقريري، الخطط، جدم، ص ٩١. (٤) عن كاتب السرء أو صاحب ديوان الانشاء، انظر القلقشندي، صبح الاعشى، جدا ، ص ١ -.1+1 (٥) المقريزي، الخطط، جداً، من ١٤. (٦) ابن حجر، الدرر الكامنة، جدا ، ص ٣٣٣ ، ابن الوردي، تاريخ ابن الوردي السمي تتمة الخت: في أخبار البشر، جـ٢، ص ٢٥٤، (احداث سنة ٧٤٩) يقول؛ فوفيها في ذي الحجة بلغنا. و القاضي شهاب الدين أحمد بن فضل الله العمري يتمشق بالطاعون. متزلته في الانشاء معر ونضيلته في النظم والنثر مومبوفة في كتب السر للسلطان الملك الناصر محمد بن قلارون بالقما بعد وفاة أبيه يحيى الدين ثم عزل باخيه القاضي علاء الدين وكثب السر بدمشق تم عزل وتق للتأكيف والتصنيف حتى مات عن نعمة وافرة. دخل رحمة الله قبل وفاته بمنة معرة النممان ، بالمدرسة التي أنشاتها ففرح لمي بها واشد فيها بيتين أرسلهما إلى بخطه وهما: بني الوردي قبها كل مجد وفي بلد السمرة دار علم وماء البثر فيها مسساه ورد هي الوردية الحلواء حسنا

فأجته بقولى:

وللعمرى عدد من المؤلفات لعل من أهمها الموسوعة الكبرى في الجغرافية والتاريخ الموسومة بمسالك الابصار في ممالك الامصار، وإلى جانب الموسوعة الكبرى، للمؤلف مصنف آخر شهير، عنوانه والتعريف بالمصطلح الشريف؛ والعنوان يحمل في ثناياء الهدف الرئيسي من تأليف الكتاب، فالكتاب يؤرخ لفن كتابة الانشاء ولديوان الانشاء ونظمه وقوانينه<sup>(1)</sup> ولكنه يفضل المنهج الذي اتبعه المؤلف أصبح مصدرا هاما بالنسبة للتاريخ والجغرافية التاريخية<sup>(٢)</sup>.

وينقسم الكتاب إلى سبعة أقسام الأول في رتب المكاتبات والثاني في عادات العهود والتقاليد والتفاويض والتواقيع والمراسيم والمناشير. والثالث في نسخ الاعيان والرابع في الامانات والدفن والهدن والمواصفات والمناسخات. والخمامس في تطاق كل مملكة وماهو مضاف اليمهما من المدن والقملاع والرساتيق. والسادس في مركز البريد والحمام ومراكز هجن الثلج والمراكب المسفرة به في البحر والمناور والمحرقات. والسابع في أوصاف ماتدعو الحاجة إلى وصفه(<sup>17)</sup>.

وفى القسم الأول درتب المكاتبات، يحدثنا عن ملك التكرور صاحب مالى وعن بلاده، ورسم المكاتبة إليه، وكذلك عن رسم المكاتبة إلى صاحب برنو، وصاحب الكانم<sup>(٤)</sup>، والكتاب نشر فى القاهرة منة ١٣١٢هـ / ١٨٩٤م. امولانا شهاب الديين الى حمدت الله اذ بك تم مجدى

جميع الناس مندكم تزول والت جرنسي رنزلت مندي Brock, G.A.L, Vol II, p. 141, Vol II, p. 175, G. Demom Bynes, L'Afrique moins L'Egypte, introduction, p. II.

أما موسوعة العمرى الكبرى. مسالك الابصار في ممالك الامصار، فيبلغ عدد اجزائها السبعة والعشرين جزءا<sup>(١)</sup>، ولكن الموسوعة فيحا بيدو كانت تتألف من النين وثلاثين جزءا كما أثبت ذلك أحمد زكى باشا<sup>(٢)</sup>.

ومسالك الابصار كتب بدون شك بين سنوات (١٣٤٢ - ١٣٤٩) (٢).

والجزء الأول من مسالك الابصار نشر في القاهرة سنة ١٣٤٢ هـ. / ١٩٢٤م وقد قام بتحقيقه، أحمد زكي.

والجزء الخاص بأفريقية (عدا مصر) ترجمة مع هوامش، ج ديمومبين يحت عنواندL:Afrique moins LEgypte , paris , 1927 ويتكلم العمرى في الباب التامع والعاشر من الكتاب عن ممالك السودان الإسلامية في الباب التاسع يتحدث عن ممالك مسلمي السودان على ضغة النيل المتد إلى مصر. ويشتمل على فصلين.

> الفصل الأول عن النوبة، والثاني عن مملكة الكانم. أما الباب العاشر فيتكلم فيه عن مملكة مالي<sup>(1)</sup>.

وهذا الجزء مهم جداً، فهو يمثل أقدم المعلومات التي وصلتنا عن مملكة مالي.

ويبدو من وصف العمري أن غانة بدأت تتوارى في الظلال من الناحية السيامية ونزلت عن مسرح الحوادث ليعليه أقليم آخر هو مالي.

كوانشكوفسكي، تاريخ الادب الجغرافي، ص ٤١١.
 كوانشكوفسكي، تاريخ الأدب الجغرافي، من ٤١١.
 Demom Bynes, Masalik, introd, p, II.
 (٤) الممرى، مسالك الابعدار في ممالك الامصار، نشر وتحقيق آحمد زكي باشا الجزء الأول، من ١٢

ومعلومات العمرى في هذا الجزء تمتاز بالاصالة فهو يستقيها من رجال تقاة ممن زاروا هذه البلاد واقاموا بها أمثال: الشيخ الثبت أبو سعيد عثمان الدكالي وهو ممن اقام بمالي ٣٥ منة مضطربا في بلادها مجتمعا بأهلها ٢٠ والأمير أبو الحسن على بن أمير حاجب (والي القاهرة والقرافة) وقد صحب السلطان منسى موسى في زيارته للقاهرة، وهو يعتبر شاهد عيان ومعاصر، والأمير أبو العباس أحمد بن على الحاكي المهندار.

هذا عن الروايات الشفوية. اما الروايات المدونة فيذكر العمري كتاب المغرب لابن سعيد<sup>(1)</sup>.

ويعتبر الفصل الخاصة بالخبر عن ملوك السودان الجاورين للمغرب من وراء هؤلاء الملشمين ووصف احوالهم والالمام بما اتصل بنا من دولتهمة فى كتاب العبر لابن خلدون، من أهم ماكتب عن السودان الغربى.

وهو ابو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن خلدون ولى الدين التونسي الحضرمي الاشبيلي المالكي<sup>(٢)</sup> ينتسب إلى بيت اصله من اشبيلية، انتقل عند الجلاء وغلب ملك الجلالقة ابن ادفونش عليها، إلى تونس، في اواسط المائة السابعة كما يقول ابن خلدون<sup>(٢)</sup>.

(۱) وهو أبو المحسن على الغرناطى، أشتهو بابن سعيد، ولد بقلعة يحصب فيحا بين سنتى (۲۰ أ / را) وهو أبو المحسن على الغرناطى، أشتهو بابن سعيد، ولد بقلعة يحصب فيحا بين سنتى (۲۰ أ ) المحب منة ٦٢٨، وذهب أبن سعيد إلى القاهرة واقام بها حتى عام ٢٠٤ هـ. مات بدمشق سنة ٦٨٥ / ١٧٧٤م. والاسم الكامل لكتابه المروف بالمغرب هو كتاب وخلك الأرب، المحيط على لسان العرب، وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، والمات العرب، المحيط على لسان العرب وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، وفلك الأرب، المحيط على لسان العرب وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، والمن العرب، المحيط على المان العرب، وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، وفلك الأرب، المحيط على لسان العرب، وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، والمع من العرب، تعريفي المغرب من ٢٤٦ م. والمع الكامل الكتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب ورابيعاً المرب، وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، والمع المغرب، وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، والمع المعرب، وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، والموب الموب وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب، والمع المغرب، وينقسم إلى كتابين كبيرين، والمغرب في حلى المغرب في حلى المغرب في حلى المغرب وينفي المربي، من ٢٠٦ ورابيعاً المعرب من ٢٠٦ ورابيعاً المعربي، من ٢٠٢ ورابيعاً.

وأصله من عرب حضر موت<sup>(1)</sup> ولد بتونس في عرة رمضال سنة وكلاه / ١٣٣٢م، وقد درس على عدد من العلماء التونسيس والمغاربة، عمل في خدمة ملوك الحقصيين في تونس، وكذلك بنى عبد الواد في تلمسان،وبنى مرين في فاس، وبنى الاحمر التصريين في غرناطة<sup>(٢)</sup>، ثم رحل إلى المثرق ووصل إلى الاسكندرية ومنها إلى مصر سنة ١٨٨٢ / ١٣٨٢م (في ملطنة الظاهر)<sup>(٣)</sup>. وجلس للتدريس بالجامع الأزهر <sup>(٤)</sup>، وولى قضاء المالكية بمصر سنة ١٨٨ه ما ثم عزل عن القضاء، وتوجه لقضاء فريضة الحج سنة معلى قراءة العلم وتدريسه<sup>(1)</sup>. ومات في القاهرة، في ٢٥ رمضان سنة ٨٠٨ه ما على قراءة العلم وتدريسه<sup>(1)</sup>. ومات في القاهرة، في ٢٥ رمضان سنة ٨٠٨ه.

Sauvaget, historiens arabes, p. 137.

- (٣) أبن خلدون، العير، جُـ٧، من ٢٥٤.
   (٤) ابن خلدون، العير، جـ٧، من ٢٥٢.
- (0) ابن خلدون، نفس الصلي، من ٤٥٥
- (٦) اين خلدون، العبر، جـ٧، من ١٦٢.

Brock, G.A.L, Vol II, p. 299, Suppl, Vol II. احسد بابا التبكتي، نيل. (۷) .344.

الابتهاج بتطريز الدياج، عامش على الدياج المدهب لابن فرحون، طبع مصر منة ١٣٢٩ . ص ١٦٩

وهذا مادعا ابن خلدون إلى الكلام عن كل هذه الفنون في المقـدمـة حتى جعل مفـهوم التاريخ اشبه مايكون بمهـفوم الحضارة، أى جعله تاريخا للام والشعوب بدلا من سير الملوك والامراء أو طبقات الاعيان وهذا ماسماه البعض وفلسفة التاريخه. وهوفي الحقيقة ليس الا التاريخ كما ينبغي أن يكون<sup>(1)</sup>.

وفى الفصل الخاص بالخبر عن ملوك السودان الجماورين للمغرب.... يحدثنا عن غانة، ثم يبين لنا كيف ضعف ملكهم، وتغلب الملئمون وفرضهم الجزية عليهم، وحمل كثير منهم على الإسلام، وتغلب أهل صوصو عليهم. ثم يحدثنا عن أهل مالى وظهورهم على غيرهم من السودان. وتتوقف رواية ابن خلدون عند أواخر القرن الثامن الهجرى سنة ٧٩٢ هـ.

ويستقى ابن خلدون معلوماته تلك من أهل البلاد انفسهم أو ممن زاروا هذه الاقاليم واقاموا بها وخبروها: مثل الشيخ عثمان فقيه أهل غانة، وقد لقيه وكان وقدم مصر منة ٧٧٩ حاجا بأهله وولدهه<sup>(٢)</sup>. والقاضى الثقة ابو عبد الله محمد بن وانسول<sup>(٣)</sup>.

وعن العمرى وابن خلدون نقل القلقمشندى - في موسوعته الكبرى المروفة بصبح الاعشى في صناعة الانشاء - الجزء الخاص بممالك مسلمي السودان.

وكتاب القلقشندي عبارة عن دائرة معارف في التاريخ والجغرافية والادب والفن والدين والاجتماع. وكما يغهم من العنوان فان الهمدف الاساسي من تأليف الموسوعة همو دان تكمون مرجعا من أجل كتاب

- (١) الاستاذ الدكتور سعد زغلول؛ تاريخ المرب العربي، ص ١٦ م.
  - (٢) ابن خطدون، المرمجية، من ١٩٩.
  - (٣) ابن خلدون، الدر، منه ٦، من ٢٠٢.

الدواوين أي عمال ديوان الانشاءه ( ) .

والقلقشندى هو شهاب الدين ابو العباس أحمد بن على<sup>(٢)</sup>، ولد فى عام والقلقشندى هو شهاب الدين ابو العباس أحمد بن على<sup>(٢)</sup>، ولد فى عام مەر<sup>(٢)</sup>، واليها نسب، وهو من أصل عربى من قبيلة بنى بدر من فزارة من قيس عيلان<sup>(٤)</sup>.

وفي سنة (٧٩١هـ/ ١٣٨٩م) التحق بالعمل في ديوان الانشاء<sup>(ه)</sup>، وقد هيأله عمله في كتابه الانشاء اخراج هذا المصنف الكبير.

وفى الفصل الخاص بممالك السودان الإسلامية يتقل القلقشندى معلوماته عن العمرى فى كتابيه التعريف بالمصطلح الشريف، و المسالك الابصار، وكذلك ينقل عن ابى الفدا فى اتقويم البلدان، وعن المؤرخ المعربي الكبير ابن خلدون، فى كتابه العبر وديوان المبتدأ والخبر - وكان القلقشندى معاصرا لابن خلدون الذى عاش بمصر فى تلك الفترة - وعن ابن معيد.

ورد على الملك الظاهر برقوق سنة ٧٩٤هـ. (أى في الوقت الذى كمان فيمه القلقشندى يعمل في ديوان الانشاء) من صاحب البرنو ابي عمر وعثمان بن ادريس.

وقسد فسرغ المؤلف من تأليف الكتساب في ٢٨ شموال سنة ٨١٤ هـ / ١٤١٢م<sup>(١)</sup>.

وللكتاب مختصر اطلق عليه القلقشندى اسم... وضوء الصبح المسفر وجنى الدوح المشمرة. وقد طبع الجزء الأول منه في مطبعة الواعظ بالقاهرة في سنة ١٣٢٤هــــ<sup>(٢)</sup>.

وتوفى القلقشندي في ١٠ جـمادي الاخرة منة ٨٢١هـ/ ١٦ يوليـه. ١٤١٨م<sup>(٣)</sup>.

ننتقل الآن إلى الكلام عن الكتب الخاصة بتاريخ المودان.

فى مقدمة الكتب كتاب محمود كعت ةتاريخ الفتاش فى اخبار البلدان والجيوش وأكابر الناس وذكر التكرور وعظائم الأمور وتفريق انساب العبيد من الأحوارة<sup>(1)</sup>. وهو القاضى محمود كعت بن الحاج المتوكل كمت، وقراءة هذا الاسم الاخير كما يقول دلاقوس ظل مشكوكا فيها، وقد كان القاضى محمود كعت من أصل وعكرى أى سننكى (أوسركله) وكان يقيم فى تنبكت، ولكنه ينتمى إلى عائلة تسكن فى كرمن (وهو الاسم الذى يطلق

(۱) القلقشندى، حبيع الأعشى، جـ١١، ص ٤٠٤.
 (۲) مقدمة كتاب صبيع الأعشى، جـ١، ص ٢٢.
 (٢) ابن حبر، انباء الممر، جـ٢، ص ١٧٥.
 (٣) ابن حبر، انباء الممر، جـ٢، ص ١٧٥.
 (٣) محمود كمت، تاريخ القتاش ، نشر هوداس ودلاقوس، طبع باريز ١٩١٢، من ١١٠.

على مقاطعة مجاورة لتنبكت وتقع على النيجر وكان مركز هذه المقاطعة هو تندرم على الضفة اليسري للنيجر بقرب بحيرة فت<sup>(1)</sup>.

ولد في عام ٨٧١هـ / ١٤٦٨م، ولانعرف الكثير عن سيرة حياته سوى تلك المعلومات التي نستقيبها من خلال الكتاب نفسه والتي يذكرها المؤلف عرضا في سياق الكلام. ويبدو أنه سلك نفس الطريق الذي يسلكه الشباب في ذلك الوقت من دراسة القرآن والحديث والفقه واللغة.

وقد شغل محمود كعت وظيفة القاضى وهى من أجل الأعمال فى ملطنة سنغى، وكان القضاة يتمتعون بمركز ممتاز ومقربين لدى الاساكى من ذلك مايذكره المؤلف عن اسكى الحاج محمد (١٤٩٣ – ١٥٢٩) وكان قد هجعل للقضاة اذا جاءوه يأمر لهم ببسط حصير الصلاة لهمه<sup>(٢)</sup>. وكذلك ليس هناك قمن ينادى على عبده وبرسله بأمر ولايقدر أن يأبى ويفعل له فى الأمر مايفعل فى امر اسكى الا القاضى<sup>(٢)</sup>.

واستحق محمود كعت بسمعته العلمية لقب الفع (ألفا) أي الفقيه وكان صديقا شخصيا لاسكيا الحاج محمد، وقد صحبه في رحلته التي ذهب فيها إلى بيت الله الحرام، لاداء فريضة الحج، وزيارة قبر الرسول تله سنة ٩٠٢هـ(١). كما كان مستشارا مسموعا لخلفائه. فهو اذن كان في مركز يسمح له بالمثاركة في الاحداث المهمة في بلده.

وبدأ القاضي محمود كعت في تأليف الكتاب سنة ٩٢٥ هـ / ١٥١٩ م،

(١) دلافوس، ترجمة تاريخ الفتاش، بالفرنسية، هـ٢، من ٦.
 (٢) محمود كعت، تأريخ الفتاش، من ١١.
 (٣) نفس المصدر، ص ١١.
 (٢) محمود كعت، تاريخ الفتاش، من ١٦.

في سن الخمسين كما يقول هو.

والكتاب عبارة عن تاريخ لمملكة سنغى في عصر الأساكى، وهو يبدأ الكلام عن عصر اسكيا الحاج محمد ويتضمن معلومات عن الغزو المراكشي لبلاد السودان في عصر اسكى اسحاق (سنة ٩٩٩هـ / ١٥٩١م)<sup>(1)</sup>، وكان محمود كعت شاهد عيان للفتح المغربي.

الكتاب يحوى بعض المعلومات الضئيلة - السابقة لعصر المؤلف خاصة بمملكة مالى وملكهم ملكى كنك موسى، وايضا عن شىء على وعصره، وهى عبارة عن مجموعة من الروايات الشغوية جمعها المؤلف من أفواء شيوخه وأصدقائه.

ومن بين الكتب التي نقل عنهما يذكر كتاب ودرر الحسّان في أخبار بعض ملوك السودان، تأليف ياب كور بن الحاج محمد بن الحاج الأمين<sup>(٢)</sup>. وكذلك كتاب وكفاية المحتاج في معرفة ماليس في الديباج، لاحمد بابا التنبكتي.

أما الجزء الأكبر والأهم من الكتاب فيتناول الفترة التي عاصرها المؤلف

(١) تقنى المنذر، من ١٥٢ .

(٢) تاريخ الفتاش، يشير إليه مرارا، صفحات ٢٤، ٩٢، ٩٢، ٩٢، ٩٢، ٩٤، ٩٤، ٩٤، ٩٤، ٩٤، وهذا المؤلف الذي يحى عنواته تقريبا (در الحسان في أخبار بعض ملوك السودان) مجهول لدينا وسوف يكون من المهم بدون شلك أن يعثر على نسخة منه، ومحمد بن الأمين كانوا، والد المؤلف ورد ذكرة في تاريخ السودان على اعتبار انه فلت باعجوبة من المذبحة التى راح ضحيتها في ٢٠ أكتوبر ١٥٦٠، فقهاء تميكتو (تاريخ السودان على اعتبار انه فلت باعجوبة من المذبحة التى راح ضحيتها في ٢٠ أكتوبر ١٥٦٠، فقهاء تميكتو (تاريخ السودان على اعتبار انه فلت باعجوبة من المذبحة التى راح ضحيتها في ٢٠ أكتوبر ١٥٩٣، فقهاء تميكتو (تاريخ السودان على اعتبار انه فلت باعجوبة من المذبحة التى راح ضحيتها في ٢٠ أكتوبر ١٥٩٣، فقهاء تميكتو (تاريخ السودان ~ الترجمة الفرنسية من ٢٥٨ ~ ٢٦١١). وكان محمود كعت قد مات منذ حوالي شهر في هذه الفترة. وتبحا لبعض مقتطفات نفس المؤلف التى يره ذكرها بعد ذلك، يعدونان من المربحة الفرنسية عشر على أقل لقدير.

وعاش أحداثها وشارك فيها وكان بمثابة شاهد عيان لما يجرى خلالها، وهو عبارة عن مذكرات شخصية كتبها المؤلف بنفسه.

وتوفى العلامة الفقيه محمود كعت، في أول المحرم سنة ١٠٠٢ هـ / ٢١ سبتمبر ١٥٩٣ م ودفن بتنبكت<sup>(١)</sup>.

ورواية تاريخ القمتاش ثقف في عام ١٥٩٩م بعد ست سنوات من وفاة محمود كعت، بينما يشار لتواريخ تستمر حتى سنة ١٦٦٤ - ١٦٦٥م. وفي الحقيقة كما يقول دلافوس فان محمود كعت لم يحرر شخصيا الا جزءا ضئيلا من تاريخ الفتاش كما ورد الينا وهي التي تناسب بدون شك الجزء الأغلب من الفصول السنة الأولى من ترجمتنا والتي تختوى بعد المقدمة، نوعا من المدح لاسكيا الحاج محمد، وكبار الشخصيات المختلطة بتاريخه، ومذكرة عن دولة مالي، وكيمغ وجار، وشي على واسكيا الحاج محمد، ومع ذلك فان بعض المشاهد لم تكتب رأسا بواسطته حيث اتها نقلّت من الأوراق التي قد يكون تركبها. ومحمود كعت، في الواقع لم يكن ليتم عمله ولكنه كتب وهو يهدف إلى استكمال مذكرات ووثائق مختلفة – وأولاده وكثيرا منهم قد شغلوا وظائف هامة تركوا أيضا أوراقا ومذكرات وأخيرا فان أبنا لاحدى بناته أخذ وثائق العائلة واستكملها ونسقها واكمل الرواية التي بدأها جده وهكذاء فالى هذا التعاون من الجد والاخوال والحفيد يرجع تاريخ الفتاش. والمصنف الحقيقي للمؤلف هو (سبط) محمود كعت، بينما الموحى بالفكرة هو محمود كعت، ونحن نجهل شخصية وتاريخ ميلاد هذا المصنف وقال لنا فقط أن والده كمان يسمى المختار قنبل وأن أمه كمانت ابنه الفع محمود كعت، وكلمنا عن أخواله أولاد محمود كمت، وهؤلاء الأخوال هم القباضي

<sup>(</sup>١) السعدي، تاريخ السودان، ص ٢١١، الترجمة الفرنسية، ص ٣٣٢.

اسماعيل كعت والقاضى محمد الأمين كعت، ويوسف كعت، والقصة نفسها تنتهى فى عام ١٥٩٩، ولكن بالنسبة لبعض الشخصيات فان آخر المؤلفين يذكر تواريخ تستمر حتى ١٦٦٥. وهكذا كما يقول دلافوس يمكننا القول أن تاريخ الفتاش الذى بدأه محمود كعت سنة ١٥١٩ قد اكمله سبطه ابن المختار حوالى ١٩٩٥ على أقل تقدير أى بعد عشر سنوات من انتهاء تاريخ السودان لعبد الرحمن السعدى، وهكذا فان أحد هذين المؤلفين سابق وفى نفس الوقت لاحق ولو لمدة قعيرة على الثاني<sup>(1)</sup>.

السعدي، تاريخ السودان.

واسمه بالكامل عبد الرحمن بن عبد الله بن عمران بن عامر السعيدي ((السعدي) نسبة إلى قبيلة بني سعد<sup>(٢)</sup>. أو إلى الأمراء السعديين حكام مراكش<sup>(٢)</sup>.

ويبدو أن أصل الأسرة من البيضان فهو يذكر أن جد جدته أم والده الققيه عبد الله البلبالي. هو والله أعلم أول البيضان صلى بالناس في تلك المسجد (مسجد سنكرى) في أواخر دولة التوارق وفي أوائل دولة سن على<sup>(1)</sup>.

- (1) دلافوس، مقدمة تاريخ الفتاش بالقرنسية ، ص ١٨ ١٩.
- (٣) السعدى، تاريخ السودان، ص ٢١٣، الشرجعة الفرنسية، ص ١٢٩. وعن ينى سعد و انظر. التلقشندى، نهاية الارب في معرفة انساب العرب، بخقيق الابيارى، طبعة القاهرة ١٩٥٩، ص ٩٨٤ - ٩٨٥، التلقشندى صبح الاعشى، جدا ، ص ٢٤٠ يقول: ٥ من قبائل قبس هوازن ومن هوازن بنو سعد الذين كان رسول الله تلك رضيعا فيهم وهو بنو سعد بن بكر بن هوازن قال فى العبر ، وقد افترق بنو سعد هؤلاء فى الإسلام ولم يق لهم حى فيطرق الا أن منهم فرقة بافريقية من بلاد المرب بنواحى باجة يعسكرون مع جند السلطان. من بلاد المرب الواحى باجة يعسكرون مع جند السلطان. (٤) السعدى، تاريخ الدودان، ص ٥٧، الترجعة الفرنسية لهوداس، ص ٢٢ - ٢٢.

وینتسب السعدی إلی أسرة نبیلة بتنبکت<sup>(۱)</sup>، ولد فی سنة ۱۰۰٤ هـ. / ۲۸ مایه ۱۹۹۲م<sup>(۲)</sup>.

وتقلد مؤلفنا عدد من الوظائف العامة في الدولة، عمل في وظيفة شاهد في مدينة جنى<sup>(٢)</sup>، وإلى جانب ذلك كان نائبا للإمام في الصلاة في مسجد سنكرى ثم تولى إمامة المسجد بعد وفاة شيخة الإمام محمد بن محمد بن أحمد الخليل في سنة ١٠٣٦هـ / ١٦٢٧م<sup>(٢)</sup>. ويذكر لنا السعدى أنه بعد ذلك بعشر سنوات في سنة ١٠٤٦هـ وعزل من الإمامة ظلما وعدواناه<sup>(٥)</sup>، ورجع إلى تنبكت واستقبل من أهلها استقبالا طيبا<sup>(٢)</sup>.

واخيرا في منة ١٠٥٦ هـ، توجت أعماله السابقة بشغله لوظيفة الكاتب<sup>(٧)</sup> . واحتل مركزا مباشرا في أعمال بلده، ولعب دور الوسيط مرارا لدى امراء السودان الختلفين<sup>(٨)</sup> . ويحتمل أن تكون فكرة كتابة هذا التاريخ الذي سمح فيه بالربط بين أحداث الماضي والحاضر قد اختمرت في ذهنه خلال هذه الفترة<sup>(١)</sup>.

الاتاريخ حزء من السودان<sup>(1)</sup>. وهو في الحقيقة لايتكلم بطريقة مفصلة الا عن امبراطورية سنغي وخصوصا عن غزو واحتلال مراكش للمنطقة الواقعة على ضفاف المجرى الأوسط للنيجر والجزء الأعلى شمالا من المنحتي الذي يكون النهر الافريقي الكبير.

ولم يتكلم المؤلف عن امبراطورية مالى الا في بضع كلمات قليلة. ونحن نشعر مع ذلك أن اهتمامه الأكبر هو تعظيم تنبكت (تنبكتو) المدينة التي ولد<sup>(٢)</sup> فيها. وأن يميز الدور الجيد الذي لعبته هذه المدينة في عالم السود<sup>(٣)</sup>.

وفى الوقت الذى كان عبد الرحمن بن عمران بن عامر السعدى يكتب تاريخه عن السودان، كانت تنبكت قد بدأت الدخول فى عصر اضمحلالها. والاجانب الذين فتحوا هذه المدينة التجارية لم يستطيعوا مطلقا ادارتها وأن يجعلوا منها منهلا للثراء لبلادهم<sup>(1)</sup>. وبذرت مظالمهم واغتصاباتهم الخراب فى الشعوب السوداء ذات الطبيعة الهادئة. وفى الفترة التى انتهت فيها رواية المؤرخ كان قد حل موعد طرد الغزاة بصقة نهائية من هذه البلاد التى احتلوها سنوات طويلة<sup>(ه)</sup>.

ومما كتبه السعدي فان تاريخ السودان يتكون من جزئين لهما طابع مختلف.

أولهما وهو يكون أكثر من نصف النص، يمثل ملخصا للمعلومات التي

 (I) Houdas, introduc, p, I.
 (Y) نفس المصغر والصغحة، السعدي تاريخ السودان، ص ٢١ عند كلامه عن تنبكت التي هي مسقط رأس وبنية نفسي٢.
 (٣) هوداس، مقدمة ترجمة كتاب تاريخ السودان، بالفرنسية، ص ٢١.
 (٤) هوداس، مقدمة تاريخ السودان، بالفرنسية، ص ٢٠.
 (٤) هوداس، مقدمة تاريخ السودان، بالفرنسية، ص ٢٠. جمعها المؤلف من الروايات الشفوية والمكتوبة<sup>(1)</sup>. والشاني يمثل على عكس ذلك طابع المذكرات الشخصية والمعلومات التي تضمنها أتت جميعها من شهود عيان، وأغلبها من المؤلف نفسه الذي كان مختلطا مباشرة بالاحوال الميامية في بلده<sup>(٢)</sup>.

والجزء الأول بأكمله جاف بعض الشيء وموجز فهو قد كتب بناء على معلومات لم يبين مصدرها الا قليلا جدا، وأتت بدون شك، من الروايات الشعبية، وهي مخمل في طياتها أوجه النقص وعدم التأكد التي تلازم هذا النوع من المعلومات<sup>(٣)</sup>.

وهل كانت توجد وثائق مكتوبة عن كل هذه الفترة السابقة للقرن السادس عشر؟ ونظرا لعدم وجود أى يبان أكيد أو دقيق فانه ليس أمامنا الا التخمينات<sup>(٤)</sup>. وفي الواقع فانه باستناء معجم سير أحمد بابا، فاننا لانقابل أى اشارة أخرى عن أعمال سابقة ومستعملة<sup>(٥)</sup>. وكاشارة وحيدة فان الكاتب يكتفي أحيانا بالقول انه حصل على هذه الواقعة من أحد أخوانه أو عن طريق أحد العلماء<sup>(٢)</sup>. وحتى فيسما يخص تاريخ مراكش فانه لايذكر الاكتباب والحلل الموشية في ذكر الاخبار الراكشيةه<sup>(٧)</sup> وبرغم ذلك كسمسا يقسول

(١) نقى للعبدر والعبقمة.
 (٢) نقى المعدر ، ص ٢.
 (٢) نقى المعدر ، ص ٢.
 (٢) نقى المعدر ، ص ٢.
 (٤) هودان ، المقدمة ، ص ٣.
 (٥) هودان ، المقدمة ، ص ٣.
 (٩) هودان ، المقدمة ، ص ٣.
 (٩) مودان ، المقدمة ، المودان ، ص ٣.
 (٩) مودان ، المودان ، ص ٣.
 (٩) المعدى، تاريخ السودان ، ص ٣.
 (٩) المعدى، تاريخ السودان ، ص ٣.
 (٩) السعدى، تاريخ السودان ، ص ٣.
 (٩) السعدى، تاريخ السودان ، ص ٣.
 (٩) السعدى، تاريخ السودان ، ص ٣.

هوداس Houdas فانه من المحتمل انه كانت هناك نصوص أحرى غنت عينه. وسكوته في هذه الناحية لايوحي قطعا أن حوليات عن السودان لم تكتب قبل ذلك. ومن المحتمل أن يعثر في يوم ما على بعض هذه الأعمال التي نجهل اليوم عناوينها<sup>(1)</sup>.

والجزء الثاني من تاريخ السودان بالغ الحيوية. ويتمثل فيه رخاء في التفصيلات. وهنا فان المؤلف لايتكلم الاعن ماشاهده، أو ماقصه عليه شهود عيان جديرين بالثقة. والوظائف العامة التي تقلدها وضعته في علاقات مع أكبر الشخصيات وأكثر من ذلك فان كفايته الشخصية جعلته يكلف بمهام سياسية ذات أهمية كبيرة<sup>(٢)</sup>. وهو يقصها بنفسه ويغوص كثيرا في التفاصيل التي تبدو أحيانا دقيقة. والاعتمام الذي يبديه نحو بعض الاحداث يبدو لنا التي تبدو أحيانا فيه. ولكن عددا من هذه الحوادث غير ذات قيمة في ظاهر هالها بالنسبة لنا ميزة اخبارنا عن الوسط وعن البيئة التي نشأ فيها<sup>(٣)</sup>.

والسعدى مثل الأغلبية الساحقة من المؤرخين العرب، يكتب دون خطة محدودة من قبل. فهو يجهل فن التكوين اللغوى، واللغة التي يكتب بها أبعد ماتكون عن الصواب المطلق. فهو لايخشى استعمال الكلمات التي لم يجد مكانها في المعاجم القديمة ، ويتصرف وفق هواه مع القواعد العربية<sup>(1)</sup>. ونحس من وقت لاخر أنه يفكر بعبارات سودانية وأنه يكتب بلغته. ورغم ذلك فان افكاره لايكتنفها الغموض الا قليلا جدا. ويجوز لنا أن نرجع أن نواحي

- (١) هوداس، مقدمة كتاب تاريخ السودان للسعدى، بالفرنسية، ص ٤٢.
  - (٢) نفس الصدر والصفحة.
  - (٢) هودام، تقس للصدر، ص ٢-
  - (٤) هوداس، مقدمة تاريخ السودان، بالفرنسية، ص ٤ -

الغموض القليلة التي نجدها في كتابه انما نتجت بسبب اخطاء اقترفها النقال<sup>(1)</sup>. ونحن نعلم انه في البلاد الإسلامية أكثر منه في أي مكان أخر فان النساخ يعلقون أهمية كبيرة على جمال الخط أكثر من النقل الصحيح.<sup>(1)</sup>

ولايتعين علينا أن نطالب شخص نما في قلب افريقية، وعاش في بداية القرن السادس عشر الميلادي، أن يدلى بنصيب كبير في نقد الأحداث التي يرويها، ولايجب أن نطلب منه البحث عن أسباب الوقائع أو أن يستخلص متها النتائج<sup>(٢)</sup>، ومع ذلك وفي الجزء الشاني من كتابه فانه يبين لنا يوضوح أن الكانب يكون افكارا، عن الاشياء التي تدور مخت عينيه، وان تقديره بالرغم من كونه غامضا، فانا نستنتج بالفعل الاشياء التي لم يقلها<sup>(٢)</sup>.

وبالرغم من نقص المنهج والفجوات التي تتخلله فان وناريخ السودان، يسمح لنا بالوضع الذي هو عليه أن نعرف بطريقة عامة التنظيم العسكري والاداري لجزء كبير من السودان خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر من عصرنا – ويجد عرضا للأسباب المختلفة التي أدت إلى فترات متعاقبة من الرواج ومن الفسقر وسنجد في المقام الأول الاضرار التي تنتج عن النظام الاقطاعي حيث لايفكر كبار الاقطاعيين الا في تخطيم الوحدة الحكومية للبلاد ويقودون بهذه الوسيلة الهجمات التي تأتي من الخارج<sup>(م)</sup> وستأتي بعد ذلك الاخطاء التي ارتكبها المارية وهي اخطاء ألبت عليهم مشاعر الشعوب الملوية ويتجعلنا تفهم الجهود التي ابداها الوطنيين لطرد هؤلاء الاجانب من بلدهم<sup>(1)</sup>.

وهنا وهناك نقابل بعض الاخبار القصيرة عن تاريخ الشعب المغربي في بلاده، وهذه الاخبار تسمح لنا بمراجعة بعض روايات المؤرخين للغاربة عن يلادهم وتوقف السعدي عند احداث سنة ١٠٦٦ هـ / ١٦٥٥م.

هذه هي أهم الكتب التماريخية من المصادر التي تتناول الفمترة التي تدرسها.

وبعد ذلك تأتي الكتب الجغرافية.

والكتب الجغرافية مهمة بالنسبة للتأريخ للسودان الغربي، وذلك لأن الجغرافية العربية وثيقة الصلة بالتاريخ، وبمرور الوقت استطاعت الجغرافية أن تتفصل عن التاريخ انفصالا غير تام على كل حال<sup>(1)</sup>.

والجغرافية العربية تنقسم إلى نوعين: **أولهما** الجغرافية الرياضية وتضم فرعين هما:

Le science des longitudes et des latitudes وعلم تقويم البلدان Le détermination de la position des pays (<sup>7)</sup>. وعلم تقويم البلدان Le détermination de la position des pays على فرعين هما: وثانيهما الجغرافية الاديبة أو الوصفية وتشتمل على فرعين هما: . Le science des itineraires et des etats علم السالك والمالك والمالك على فرعين اله ما

- (١) الاستاذ الدكتور سعد زغلول عبد الحميد،ملاحظات عن مصر كما رآها ووصفها الجغرافيون والرحالة المناربة في القرنين ٢،٢ للهجرة (١٢ -١٣٣م)، نقد للمصادر، مجلة كلية الأداب، جامعة الاسكندرية، المجلد الثامن، ١٩٥٤، ص ٩١.
- (٢) الاستاذ الدكتور سعد زغلول، ملاحظات عن مصر كما رآها ورصفها الجغرافيون والرحالة المغاربة مس ٩١.

وأهمية كتب الجغرافية في انها المتكمل كتب التاريخ التي اهتمت بالاحداث السياسية بشكل خاص – من حيث اهتمامها، إلى جانب وصف الاحوال الطبيعية والبيئية، بامدادنا بمعلومات ذات طبيعة متنوعة، منها الافتصادية والاجتماعية ومايختص بعادات الشعوب ونقاليدها...الغ<sup>(1)</sup>.

وفى كتب الجغرافيين القدماء من المشارقة أمشال: ابن خرد اذبة واليعقوبى، وابن الفقيه، والاصطخرى، والمسعودى، والمقدسى لانجد معلومات كافية عن بلاد السودان بشكل عام وعن سودان المغرب يشكل خاص. ويعلل الاصطخرى (توفى سنة ٣٤٠هـ) ، وينقل عنه ابن حوقل، عدم اهتمامه ببلاد السودان بسبب انها بلادجاهلية غير متحضرة وفى ذلك يقول: قولم نذكر بلاد السودان فى المغرب والبجة والزنج ومن فى اعراضهم من الأم لان انتظام الممالك بالديانات والآداب والحكم، وتقنونم العمارات بالسياسة المستقيمة وهؤلاء مهملون لهذه الخصال ولاحظ لهم فى شيء من ذلك فيستحقوا أفراد ممالكهم بما ذكرنا به سائر المالك<sup>(٢)</sup>.

هذا بينمانجد الوضع مختلف لدى الجغرافيين المغاربة، وفبلاد المغرب وثيقة الصلة من الناحية الجغرافية يبلاد السودان الغربية،(<sup>٣)</sup>، ومن هنا أولوها اهتمامهم.

من كتب النوع الأول كتاب الخوارزمي والمعلومات عنه قليلة للغاية يذكر لنا ابن النديم أن اسمه محمد بن موسى وكنيته أبو جعفر، وأصله

سعد زغلول، تاريخ للغرب العربي، حي ٢١م.

(٢) الاصطخرى : مسالك المالك: نشر دجوية، ليدن ١٩٢٧ ، من ٤ - ٥، ابن حوقل صورة الأرض. تشر كريمر، ليدن ١٩٣٨ ، من ١٠-٩٩ . وانظر فيما بعد الفصل الخاص بـ •بلاد السودانة . (٣) أ.د. سعد زغلول، تاريخ الفرب العربي، من ٩٠ . من خوارزم، وكان منقطعا إلى خزانة الحكمة للمأمون، وهو من أصحاب علوم الهيئة<sup>(1)</sup>. وهو من جغرافي النصف الأول من القرن الثالث الهجرى (التاسع الميلادي) وآخر ذكر ورد له مقترنا بوفاة الخليفة الوائق سنة ٢٣٢هـ / ٨٤٣م، ويبدو أنه توفي بعد ذلك بقليل<sup>(٢)</sup>.

ويطلق على الكتاب اسم «صورة الأرض»، وقد ورد بالكتاب اسم غانة مما يدل على أن العرب قد عرفوها في تلك الفترة المبكرة.

وقد نشر Hons . V. Mzik الكتاب في فينا سنة ١٩١٦ .

ثم ننتقل إلى أكبر جغرافي انجبه الاندلس في رأى دوزي وهو البكري<sup>(٢)</sup>.

وأهم كتبه كتاب المسالك والممالك، وقد وصلنا منه الجزء الخاص بصفة المغرب – كتاب المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب – (نشر دسلان) الطبعة الثانية، الجزائر ١٩١١م، وللكتاب أهمية تاريخية كبرى لأنه ينقل بعض كتب تاريخ المغرب الأصلية التي لم تصل الينا<sup>(1)</sup>. (وعن البكرى انظر ماقبل ص ۷).

وبعد البكرى يأتى الادريسى: وعو ايو عبد الله محمد بن عبد الله بن ادريس المعروف بالشريف الادريسى<sup>(٥)</sup>، ولد بمدينة سبتة فى منة ٤٩٣ هـ / • ١١٠ م، وكانت تابعة فى ذلك العصر للمرابطين<sup>(٢)</sup>. ونحن نعرف القليل (١) ابن النديم، الفهرست، طبة معر، مى ٣٨٣. (٣) كرانتكوفسكى، تاريخ الأدب الجرافى العرى، مر٢٩. (٣) انجل بالنيا، تاريخ الأدب الجرافى العرى، مر٢٩. (٥) اند معد زغلول، تاريخ المرب العرى، م ٢٢٢. (٥) معدمة صفة المترب، بالفرنسية، مى ٢٠٢. (٥) Brock, G.A.L, Vol I, P, 477, Blachére, extraits. p, 190, Dozy. introd, p, III. جدا عن حياته، فهو حفيد لادريس الثاني الحمودي أمير مالقه، ويباو أنه تلقى علومه في قرطبه، وقد بدأ أسفاره منذ من مبكر، فزار كثيرا من نواحي الأندلس والمغرب<sup>(1)</sup>، وفي سنة ١٩٥هـ / ١١١٦ - ١١٧٠م، وهو لم يتجاوز السادسة عشر من عمره زار آسية الصغرى، وزار سوريا ومصر. ثم زار صقلية حيث لقى اعجاب ملكها رجار، فاقام عنده<sup>(٢)</sup>، وهناك الف كتابه المعروف، ونزهة المشتاق في اختراق الافاق، ويعرف ايضا بكتاب رجار<sup>(٢)</sup>. وانتهى من تأليفه سنة ٤٨هـ / ١١٥٤ م. وأكثر الاحتمالات انه مات بسبته سنة ٥٠٥ هـ / ١٦٦١م<sup>(1)</sup>.

ونشر دوزى ودجويه الجزء الخاص بافريقية والاندلس تحت اسم «صفة المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس، (مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في اختراق الافاق) ليدن ١٨٦٦ ، واتيعا النص بترجمة فرنسية مع هوامش يعنوان.

## Description de L'Afrique et de L'Espagne

والجزء الخاص بالسودان يتضمن معلومات مهمة عن السودان في عصره (القرن السادس الهجرى) فيهو يحدثنا عن غانة أكبر بلاد السودان قطرا وأكثرها خلقا وأوسعها متجرا<sup>(ه)</sup>. وينفرد بذكر معلومات منها أن ملك غانة يتتسب إلى صالح بن عبد الله بن الحسن بن على ابن طالب. ويتكلم بافاضة عن التبر بأرض ونقاوة. ،كذلك يتضمن معلومات مهمة جدا عن التجارة المتبادلة بين المغرب وبلاد السودان ومعلوماته يستقيها من بعض السفار الثقات،

(۱) انجل بالتياء تاريخ الفكر الاندلسى، ص ۳۱۳، بلاشير، ص ۱۹۰.
 (۲) بالتياء تاريخ الفكر الاندلسى، بلاشير، ص ۱۹۰.
 (۳) بالتياء تاريخ الفكر الاندلسى، بلاشير، ص ۱۹۰.
 (۳) ابن خلدون، المقدمة، طبعة على عبد الواحد والى، جد ١، ص ۱۸٤.
 (۳) ابن خلدون، المقدمة، طبعة على عبد الواحد والى، جد ١، ص ۱۸٤.
 (۳) ابن خلدون، المقدمة، طبعة على عبد الواحد والى، جد ١، ص ۱۸٤.
 (۳) ابن خلدون، المقدمة، طبعة على عبد الواحد والى، جد ١، ص ۱۸٤.
 (۳) ابن خلدون، المقدمة، طبعة على عبد الواحد والى، جد ١٠ ص ١٨٤.
 (٣) ابن خلدون، المقدمة، طبعة على عبد الواحد والى، جد ١٠ ص ١٨٤.
 (٩) الادرسى، صفة المقرب: ص ٢٠ والترجمة الفرنسية، ص ٧.

وكذلك من بعض الثقات من متجولي التجار في بلاد السودان(١).

وبعد الادريسي يأتى كتاب الاستبصار، وعنوانه الكامل هو اكتساب الاستبصار في عجائب الامصار، ويتضمن (وصف مكة والمدينة ومصر وبلاد المغرب والسودان) وهو لكاتب مراكشي من كتاب القرن السادس الهجري، الثاني عشر الميلادي. وقد قام بنشره ويحقيقه الاستاذ الدكتور سعد زغلول عبد الحميد، وهو من مطبوعات جامعة الاسكندرية.

والجزء الخاص ببلاد السودان يعتمد فيه اعتمادا كبيرا على البكرى. ويهتم بصفة خاصة بذكر الثروة الزراعية والمعدنية في بلاد السودان فهو يستطود في ذكر الشب الأبيض وحجر المغناطيس.

وكذلك يقول انه اطلع على الرسائل الرسمية الصادرة باسم غانة ملك أحد هذه البلاد إلى يوسف بن تاشفين<sup>(٢)</sup>.

وإلى كتب الجغرافية تسطعاف كتب الرحلة التي تسميز بتسجيل المعلومات وليدة التجربة ومشاهدة العيان<sup>(٢)</sup>.

أهم الرحلات – بالنسبة لموضوع البحث – ر**حلة ابن بطوطة**.

وهو أبو عبيد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن أبراهيم اللواتي الطنجي، اللواتي تسبة إلى قبيلة لواته البريرية (وهي فرع من بربر البتر) ولد بمدينة طنجة في ١٧ رجب سنة ٢٠٣هـ / ٢٤ فبراير ٢٠٤٤م<sup>(٤)</sup>. خرج من (١) الادرسي، صفة اللوب، ص ١٠، ص ٢٢، (١) كتاب الاستيمار، المقدمة من ١٠، م ٢٢٠ (٣) كتاب الاستيمار، المقدمة من ١٠، م ٢٢٩ (١) أ.د. سعد زغلول، تاريخ الغرب العربي، من ٢٢م (١) رحلة ابن بطوطة، طبقة التجارية في جزئين، القاهر: ١٩٦٤ جدا، م ٢. (1) رحلة ابن بطوطة، طبقة التجارية في جزئين، القاهر: ١٩٦٤ جدا، م ٢. طنجة في سنة ٢٧٥هـ/ ١٣٢٥ م، وهو في سن الثانية والعشرين، ٥معشمدا حج بيت الله الحرام وزيارة قبر الرسول عليه أفضل الصلاة والسلامة (١). ولكن المقادير ساقته والقت به في مختلف البلاد ولم يقدر له العودة إلى بلده الا بعد أكشر من ربع قرن. ووصل بلاط السلطان أبي عنان في أواخر شعبان سنة ماهم من ربع قرن. ووصل بلاط السلطان أبي عنان في أواخر شعبان سنة بزيارة الاندلس ورجع إلى المغرب مرة ثانية. وفي أول المحرم عام ٢٥٧هـ ١٨ فبراير ١٣٥٢م ثم خرج في رحلة كانت وجهته فيها بلاد السودان الغربية.

من أهم ماتمناز به الرحلة الوصف الدقيق للطريق من سجلماسة إلى مالى. وكان بحكمها في ذلك الوقت السلطان منسى سليمان، كذلك حوت الرحلة معلومات متابينه أهمها ماهو خاص بالعادات والتقاليد والنظم المتبعة في البلاد.

وفى طريق العودة زار معادن النحاس فى تكذا، ومن هناك وفى ١١ شعبان سنة ١٤٧ه / ١٢ سبتمبر ١٣٥٣م بدأ رحلة عصيبة استغرقت بضع شهور فى صحبة رفقه من بخمار الرقيق، وصل معها إلى بلاد هكار بعد أن مر على غات. ووصلت القافلة إلى بواد (وهى من أكبر قرى توات ) ومتها وصل إلى سجلماسة ومنها سار فى ظروف صعبة وكان الثلج يتساقط فى الطريق حتى وصل إلى فاس فى نهاية منة ١٣٥٤ه / ١٣٥٣م. وفى هذه المدينة ظل على مايبدو حتى مات فى ١٣٧٢ / ١٣٧٧م.

Blachére, extraits, p, 348.
 ۱۲) رحلة ابن بطوطه، عن 1− ۵، الترجمة الانجليزية لجب ، ص 1۲.
 (۱) وحلة ابن بطوطه، عن 1− ۵، الترجمة الانجليزية لجب ، ص ١٢.
 (2) Brock, G.A.L, Vol Ii, p, 257, Suppl, Vol II, p, 366.
 دهلنا بينما يذكر جب في مقدمة ترجمة رحلة ابن بطوطه انه مات في سنة ١٣٦٨ أو ١٣٦٩ ==
 ٧٧٠هـ.

Gibb, Ibn Battuta travels in Asia and Africa, introduction, p. 2.

وإلى السلطان أبى عنان يرجع الفضل في ظهور وصف رحلة ابن بطوطة إلى النور، يتضح ذلك بجلاء من قول ابن جزى ووصدر الامر العالى لعبد مقاميهم الكريم.. محمد بن محمد بن جزى الكلبى اعانه الله على خدمتهم.. ان يضم اطراف ما املاه الشيخ أبو عبد الله من ذلك مشتملا في تعنيف يكون على فوائده مشتملا... ونقلت معانى كلام الشيخ أبى عبد الله بالفاظ موفيه للمقاصد ...<sup>(1)</sup>

ومن هذا النص يتضع أن رحلة ابن بطوطه الموسومة باسم انتخفة النظار في غرائب الامصار وعجائب الاسفارة ليست من تصنيف ابن بطوطه ولكن الذي قام يصياغتها صياغة ادبية وفقا لرواية ابن بطوطه هو ابن جزى. وانتهى ابن جزى من تقييدها في عام ٧٥٦ هـ / ١٣٥٥ <sup>(٢)</sup> ولم يعمر ابن جزى طويلا فقد وافاه الاجل في نفس العام التالي<sup>(٣)</sup>.

وبعد ابن بطوطه يأتي الحسن بن محمد الوزان.

والملاحظة الأولى الجديرة بالتسجيل هي أن اسمه الغريب يشير إلى مااكتتف سيرة حياته من تعقيد كبير.

اسمه المعروف به في السلاد العربية هو الحسن بن محمد الوزان الزياتي<sup>(1)</sup>، ولكن اسمه الذي ورد في مؤلفاته التي كتبها هو جون ليون الفرناطي وترجمته بالعربية يوحنا الأسد الغرناطي<sup>(0)</sup>، ولد في غرناطة في تاريخ غير محدد بين ١٤٨٩ - ١٤٩٥ / ١٨٩- ١٠٩هـ، والوزان تعنى الوزان،

(١) إبن بطوطه، الرحلة، طبعة التجارية، جـ ١ ، ص٤ ...

(٢) رسلة ابن بطوطة، طبعة التجارية، جد؟، ص ٢٦٩ ترجعة جب، ص ٣٣٩.

- (3) Blachére, extraits, p. 350.
- (4) Brock, G.A.L, Suppl. Vol II, p. 710.
- (5) Brock, G.A.L, Suppl, Vol II, p. 710.

ويبدو أن هذا كمان اسم العائلة التي عمل احد اسلافها في وظيفة تتعلق بالوزن. والزياتي تبرز فيما يبدو اسم قبيلته الاصلية.(١)

وبعد وقوع غرناطة في ايدى النصارى في يناير سنة ١٤٩٢م، والتي تلاها طرد المسلمين، لجأت عائلة الحسن إلى فاس حيث احتلت مكانا مرموقا. واتبع الطفل في دراسته نفس النهج الذي لازال يتبعه مثقفو اليوم في مدرسة فاس وفي جامعة القروبين الإسلامية. وفي سنة ١٩١١م وفي سن السابعة عشر صحب الحسن أحد أعمامه في رحلة دبلوماسية إلى تمبكتو (تنبكتو)<sup>(٢)</sup>. وقد قضى الجزء الأكبر من سنوات ١٩١٤ - ١٥١٥ في مراكش ، حيث كان في خدمة السلطان، كما كلف بمهام سيامية غالبا وبتجارية أيضا، وفيما بعد قام بأعباء ممائله لدى السلطان محمد سلطان فاس<sup>(٣)</sup>.

وسافر الحسن فجأة من فاس في أغسطس ١٥١٥م / ٩٢١هـ ويبدو من غير المؤكد أنه كلف يسفاره لدى سليم، سلطان القسطنطينية<sup>(١)</sup> . ولانعلم شيئا عن المكان الذى بدأ الحسن منه رحلته إلى القسطنطينية، ولاعن تاريخ مفره، وكذلك لانعرف شيئا عن مده اقامته بالشرق. غير أنه كان موجودا في مصر في يونيو ١٥١٧–٩٢٣هـ، وفي رشيد، في نفس الوقت الذي كان فيه هناك إمبراطور الترك، السلطان سليم<sup>(٥)</sup>. وقام خلال اقامته بالشرق بالحج إلى مكة، وعاد من مصر إلى مراكش في ١٥١٨ مارا بطرابلس<sup>(١)</sup> وانتهت جولته

 Jean-Léon L'Africain, description de L'Afrique, N.édition, traduite de L'italienpar A. Epaulard, Paris 1956, introduct, p, VII.
 (٢) ليون الافريقى، وصف افريقية، بالفرنسية، جدا ، المقدمة، ص ٧، كرانشكوفسكى، ص ٤٥٠.
 (٢) ليون الافريقى، وصف افريقية، المقدمة، ص ٩.
 (٢) ليون الافريقى، وصف افريقية، المدمة، ص ٩.
 (٣) ليون الافريقى، وصف افريقية، المدمة، ص ٩. نهاية محزنة. فينما هو في طريق المودة وأثناء نزوله في جربة وقع في أسر القرصان الصقلى بترو Pictro الذي صحبه إلى إيطاليا وهناك قدمه هدية إلى البايا ليون العاشر ، وقد احسن الباب استقباله واخيرا عمد الحسن ين محمد الوزان الزياتي على يد البابا في كنيسة القديس يطرس بروما في ٦ يناير ١٥٢٠ بحّت اسم جيوفاني ليوني<sup>(١)</sup>. واقامة ليون في إيطاليا غير معروفة بدقة، وقام بتدريس اللغة العربية في يولونيا<sup>(٢)</sup>، ومن بين مولفاته معجم عربي عبري لاتيني – وكان المامه الجيد باللغة الاسبانية خير معين له على اجادة الإيطالية واللاتينينية ساقمه في سنة ١٣٦هـ /١٥٢ م لاتزال مخطوطته محفوظة بالاسكوريال<sup>(٢)</sup>، وتمكن ليون أو الحسن، ربما في سنة ١٥٢٨، بطريقة ما يرالاتينية الفيه في سنة ١٣٠هـ /١٥٢ م لاتزال مخطوطته محفوظة بالاسكوريال<sup>(٢)</sup>، وتمكن ليون أو الحسن، ربما في سنة ١٥٢٨، بطريقة ما من الافلات راجعا إلى افريقية (تونس) وهناك مالبث أن طرح المبيحية وعاد من الافلات راجعا إلى افريقية ، وقد توفي الحسن الوزان على مايبدو بتونس في تاتية إلى الديانة الإسلامية، وقد توفي الحسن الوزان على مايبدو بتونس في

وقد وجدت مزاعم تقول بأن الأصل العربي الوصف افريقيا، كان موجودا لدى المؤلف عندما وقع في الأسر، وقيل فيما بعد بأن مخطوطته وقد وجدت طريقها إلى أحد محي الكتب فقدت في الطريق إلى نابلي عند هجوم القراصنة<sup>(0)</sup>، وعلى الرغم من كل ذلك فان القول بأنه قد وجد مصنف تام في يد ليون الافريقي عند وصوله إلى ايطاليا قول ضعيف وأغلب الظن أن الأمسر اقستسحسر على قطع مستسفسرقة وتخطيط ذي طابع عسام<sup>(1)</sup>.

وماسينيون Massignon بوجه عام لايعتقد في وجود مخطوطه عربية للكتاب ويعتبر القول بذلك محض خطأ بل انه يرى خلافا لذلك أن ليون الافريقي لم يدون الكتاب باللغة العربية وانما صاغ مذكراته وملاحظاته باللغة الايطالية رأسا<sup>(1)</sup>.

وقد انتهى جيوفاني ليوني (أو الحسن الوزان) من تدوين كتابه في أثناء وجوده بروما في ۱۰ مارس سنة ۱۵۲٦<sup>(٢)</sup>.

وينقسم المصنف تبعا للمتن الايطالى إلى تسعة كتب، يعاليج في الكتاب السابع، بلاد السودان<sup>(٢)</sup>. وفي الفصل الخاص ببلاد السودان يحدثنا الحسن الوزان عن ولاته (ايوالاتن) وعن أهميتها التجارية، وعن عادات الناس، وطريقة حياتهم التي تشبه حياة جيرانهم الذين يقطنون الصحراء... وعن غينيا (جني) ومملكة مالي – وثراء سكانها وسببه احترافهم التجارة قوهم الاكثر تمدنا، أكثر ذكاء، وأكثر احتراما من كل السودانه<sup>(٤)</sup>.

ويكلمنا أيضا عن تميموتو Tombutio<sup>(ه)</sup> بتأسيس المدينة، منازلهما، مساجدها، قصر الملك، السكان وعادتهم، ...تروة الملك، وعن جند الملك من الفرسان، بتجارة الملح. وعن مملكة Gago (كوكو –كاغ) ... وعن ونقارة Guangara ومعدن الذهب الموجود فيها ... وعن مملكة البرنو.

ومن كلام الحسن (عن بلاد السودان) يبدو أنه قام برحلتين، الأولى في -------

(١) تاريخ الأدب الجغرافي العربي، ص ٤٥٢.

L. Massignon, Leo Africanus, Ency de L'islam, Vol III, p, 23.
 ليون الافريقي، وصف افريقية، الترجمة القرنسية، نشر A.Epaulard بازيز ٢٥٨١، في جزئين، الجزء الثاني، ص ٢٦١، وماييمها Pays des Noirs .
 ليون الافريقي، وصف افريقية، الترجمة القرنسية، جد٢، ص ٢٦٦.
 ليون الافريقي، نفس المصدر، من ٢٦٢.

سنة ١٩١١ في صحبة عمه، والرحلة الثانية لايذكر تاريخها(١).

ومعلومات الحسن تنقسم إلى قسمين: معلومات منقولة تترواح بين الصواب والخطأ، ومعلومات وليدة مشاهدة العيان والتجربة وهي المعلومات الخاصة بعصره.

وقليلا مايشير الوزان إلى مصادره، ولكنه يورد اسم البكرى والمسعودى وابن الرقيق. واذا كان مصنف ليون له صفات ممتازة ويمدنا بوثائق غاية فى الأهمية فانه يوجد به عدد من الأخطاء التي ترجع لاسباب عديدة<sup>(٢)</sup>، منها، انه قد دون مصنفه من اللاكرة، ولم تكن ذاكرته تسعفه دائما، وعلى الرغم من أن الوصف الجغرافي عنده يتميز بالدقة الشديدة الا أن مادته التاريخية وتواريخه ليست في المستوى المرجو<sup>(٢)</sup>.

وللكتاب عدة طبعات ظهرت الطبعة الأولى لراموزيو Ramusio في البندقية سنة ١٥٥٠ بخت عنوان Navigationi Viaggi .

وتلى ظهور الطبعة الايطالية ظهور الترجمتين اللاتينية والفرنسية، وكذلك الترجمة الانجليزية، وأحدث طبعة لوصف افريقية هي الترجمة الفرنسية الحديثة لايولار.

ثم يأتى بعد ذلك كتب الطبقات وهى نوعين: كتب طبقات عامة مثل (ابن خلكان: وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان) وكتب طبقات عامة (اقليميا) خاصة موضوعيا مثل: طبقات المالكية والشافعية، والحنفية،

- (١) كرانشكوقسكى، تاريخ الأدب الجغرافي العربي، ص ٢٥٠ أيون الافريقي، وصف افريقية، حدة،
   من ١٦٩.
  - (٢) ليون الافريقي، وصف أفريقية ، جدا ، المقدمة ، ص ٢٠.
    - (٢) كرانشكونسكي، نفس المرجع، ص ٤٥٢.

والحنابلة، وطبقات الصوفية، وطبقات الاطباء والحكماء، واللغويين والنحويين، والقضاة، والفقهاء، وكتب خاصة اقليميا.

وميزة هذه الكتب تتلخص في أنها تهتم بالتاريخ الاجتماعي والحضارى، أكثر من اهتمامها بالتاريخ السياسي<sup>(١)</sup>. ويهمنا منها الكتب الخاصة بالسودان الغربي.

ويعتبر أحمد بابا التبكتي ممثلا للنوع الأول (كتب الطبقات الحاصة موضوعيا العامة اقليميا) واسمه بالكامل أبو العباس أحمد بن أحمد بن أحمد بن عمر بن محمد اقيت المدعو بابا التكروري الصنهاجي السوداني<sup>(٢)</sup>.

ولد أحمد بابا يقرية اروان يتنبكت في ٢١ ذى الحجة عام ٩٦٣ هـ. / ٢٦ أكتوبر ١٥٥٦ م من عائلة بربرية تنحدر من قبيلة مسوفة<sup>(٣)</sup>.

وهو ينتسب إلى اسرة اشتهرت في مجال العلم والرياسة في تلك الحاضرة السودانية. وتعدد فيها العلماء والائمة والقضاة وتوارثوا رياسة العلم مدة طويلة تقرب من مائتي سنة<sup>(3)</sup> خلال القرنين الخامس عشر والسادس عشر<sup>(0)</sup>. (1) الاستاذ الدكتور سعد زغلول عبد الحميد، تاريخ المزب العربي، م ٢٦م. (٢) السعدي، تاريخ السوداد، م ٣٥، الترجمة الفرنسية لهوداس، م ٥٧ – ٥٨، السلاري،

الاستقصا لاخبار دول الغرب الاقصى، طبع القاهرة، حدًّا، ص ٦٢.

Brock, G.A.L, Vol II, P, 618, Suppl, Vol II, p, 715 - 716,
 L.Provencal Les historiens de la chorfa, 1923, p, 250 - 251.
 (Ahmed BaBa).

ويسميه المحيى في خلاصة الاثر في اعيان القرن العادى عشر، طبع مصر منة ١٢٨٤ هـ البيزء الأول. ص ١٧٠ فالحمد بن أحمد بن عمر بن محمد اقيت، ابن عمر ابن يحي بن كذالة بن مكى بن نيق بن لف ابن يحيى بن تشت بن تنغر بن حيراى ابن البخرين نصر بن ابى بكر بن عمر الصنهاجي الماستي السوداني يعرف يابا صاحب كتاب الديباج. (٢) الحيي، خلاصة الأثر، جدا بعي ١٧٠.

Brock, G.A.I, Vol II, P, 618, Suppl, Vol II, P, 715, Ency de L'islam, Nouvelle édition, tome I, Levraison 5, p, 288.

(٤) السلاوي، الاستقصاء جداً، من ٦٢.

ency de L'islam, p. 288.

....

(0)

ودرس أحمد العلوم الاسلامية من قرآن وحديث وفقه ولحو وبيان ومنطق وتاريخ وهو يعدد لنا شيوخه ويترجم لهم في مؤلفه انيل الابتنهاج بتطريز الديباج، وعلى رأس شيوخه والده وأعمامه وبعض أفراد أسرته<sup>(1)</sup>.

أما أشهر شيوخه الذين يذكرهم فهو شيخه محمد بن محمود بن أبى بكر الونكرى التنبكتي (عرف ببغينغ)، (ولند سنة ٩٣٠ هـ وتوفى ١٠٠٢ هـ)، وقد ختم عليه الموطأ، وتسهيل ابن مالك، واصول السبكي، وألقيه العراقي وصغرى السنوسي، وحكم ابن عطاء الله، ورجز المغيلي، وقرأ عليه أيضا صحيح البخاري، وصحيح مسلم..(٢).

والمت بالأسرة كارثة كبيرة عقب الغزو الراكشى، ودخول جند المنصور السسعدى مدينة تنبكت سنة ١٠٠٠ هـ / ١٥٩٢م<sup>(٣)</sup>، ورفضت الأسرة الاعتراف بسيطرة بلاد مراكش، وسئم أهل السودان ملك المغاربة وكانت آذاتهم صاغية لآل آقيت، وتخوف السلطان المنصور منهم وربما نمّ اليه بعض اخبارهم، فكتب إلى عامله محمود زرقون بالقبض عليهم وتغريسهم إلى مراكش<sup>(3)</sup>. فقبض على عدد كبير منهم الفقيه أحمد بايا ففحملوا مصغدين في الحديد ومعهم حريمهم ونهبت خزائن كتبهم، وسقط هو (أي أحمد

- (1) أحمد بابا التنبكتي، نبل الابتهاج، (هامش على كتاب النيباج المذهب لابن فرحون)، الطيعة الأولى، مصر ١٣٦٩هـ، صفيحات ٩٤، ٩٤، ٩٩، ١٠٢، ١٠٨، ٢٦٠، السحدى، تأريخ السودان، صفحات ٤١، ٤٢، ٤٤، ٤٤، ٥٥، ٤٦ الخ.
  - (٢) السعدي، تاريخ السودان، من ٢٥، ٤٦.
  - (٣) السلاوي، الاستقعبا، جـ٢، ص ٤٢.

Ency de L'islam, tome I, P, 288.

 السلارى، الاستقصا، جد؟، ص ٦٢، الوفرانى، نزهة الحادى باخبار ملوك الفرد الحادى، نشر هودان، باريز ١٨٨٨، من ٢٧، السعدى، تاريخ السودان، من ٢١٢.
 Brock, G. A.L, Vol II, p, 618, Suppl, Vol II, p, 716. بابا) عن الجمل الذي كان يحمله فانكسرت رجله، وكان القبض عليهم في آخر المحرم منة ١٠٠٢هـ – ووصلوا مراكش أول رمصان سنة ١٠٠٢هـ / ١٥٩٤م. وبقوا في مراكش مسجونين عامين، وفي سنة ١٠٠٤هـ/ المام اطلق سراح الفسقيمه أحمد – (ومن معه) – على ان يظل بمراكش، وهناك انقطع أبو العباس للتعليم في جامع الشرفاء «فتنافس كبار طلبة مراكش في الأخذ عنه مع كون لسانه معقدا لايفهم الا بعد ممارسة، (1).

وفى ذلك يقول أحمد بابا فى وتكميل الديباج، وولما خرجت من المحنة طلبوا منى الاقراء فجلست بعد الاباية بجامع الشرفاء بمراكش من أقوى جوامعها، اقرأ مختصر خليل قراءة بحث وتحقيق ونقل وتوجيه، وكلما تسهيل ابن مالك، وألفيه العراقى، فختمت على نحو عشر مرات، ويحفة الحكام لابن عاصم والسبكى، والحكم والجامع الصغير، قراءة تفهم مرارا وغيرذلك. وازدحم على الخلق وأعيان طلبتها ولازمونى وأقنيت فيها لفظا وكتابة بحيث وازدحم على الخلق وأعيان طلبتها ولازمونى وأقنيت فيها لفظا وكتابة بحيث واشتهر اسمى فى البلاد من سوس الاقصى إلى بجاية والجزائر وغيرهماه<sup>(1)</sup>. وظل أحمد باب مقيما بمراكش إلى أن توفى المنصور فى سنة ١٠٦ هـ ا م الربوع إلى تنبكت<sup>(1)</sup>.

- (۱) أليفي يروفنمال، نخب تاريخية جامعة لاتجار المغرب لاقصى ، باريز ١٩٤٨ ، من ١٤ اأسر الفقيه أحمد بابا بمراكش انقلا عن كتاب صفوة من انتشر للافراني (ربما كان صحة الاسم اليفرني) (نسبة إلى بني يقرن).
- (٣) الوفراني، نزهة الحادي من ٩٧، ليفي بروفنسال، نخب تاريخية جامعة، من ٩٤، (تقبلا عن الوفراني، في صفوة من انتشر)، السلاوي، الاستقصا جـ٢، من ٦٣

Brock, G. A.L, Suppl, Vol II, p. 716.

وفى تلك الفترة قام الفقيه بأداء فريضة الحج، ثم عاد إلى مسقط رأسه، حيث كرس جمهوده للعلم، ومات في ٦ شعبان ١٠٣٦ هـ / ٢٢ ابريل ١٦٢٧م(١).

ولأحمد بابا مايزيد على الاربعين مؤلفا في الفقه المالكي، والنحو ، والموضوعات الأخرى، ولكن أهم مؤلفاته الذي وصلتا كاملا هو كتاب دنيل الابتهاج بتطريز الديباج، وهو عبارة عن معجم سير لفقهاء المالكية ذيل فيه على كتاب ابن فرحون دالديباج المذهب في معرفة اعيان علماء المذهب، الذي توقفت تراجمه عند سنة ٧٦١هـ. وقد جمع أحمد بابا في مصنفه تراجم لعلماء المالكية ممن ليس في ديباج ابن فرحون، وكذلك زاد في بعض التراجم التي ذكرها، وهو مرتب حسب الحروف الابجدية.

وفرغ من تقييده في سنة ١٠٠٥هـ / ١٥٩٦م بمدينة مراكش<sup>(٢)</sup>.

ومن خلال تراجمه لفقهاء المالكية في بلاد السودان يعطينا فكرة واضحة عن الحياة العلمية والفكرية في هذه البلاد – وخاصة مدينة تنبكت.

ونشر الكتاب في قاس سنة ١٤١٧ ه...

وطبع في القاهرة ، هامش على كتاب الديباج المذهب، لابن فرحون، منة ١٣٢٩ .

وللكتاب اسماء أخرى مثل انكملة الديباج، و دذيل الديباج، و اتوشيح

محمود كعت، تاريخ الفتاش، من ١٨٢ .

 (١) السعدى، تاريخ السودان، ص ٢٤٤، الترجعة الفرنسية ، ص ٢٧١، السلاوى، الاستفصا ، جـ٢، ص ٦٢.

Brock, G. A.L., Suppl, Vol II, p, 716. Suppl, Vol II, p. 716, Ency de L'islam nouv. Edition, p, 288.

(٢) احمد بايا، ليل الايتهاج، ص ٣٦١.

الدبياج، و «اليواقيت الثمنية في أعيان مذهب عالم المدينة» (١).

«كفاية المحتاج في معرفة من ليس في الديباج» وهذا المصنف عبارة عن تهذيب واختصار لكتابه الأول<sup>(٢)</sup>.

«اللآلى السندسية في فضائل السنوسية» أو «المواهب القدوسية في المناقب السنوسيـة». و«مـعـراج الصـعـود» أو «الكشف والبـيـان لأصناف مـجلوب السودان»(٢) وهو مصنف في ذم الرق كتبه في مراكش.

ثم يأتى كتاب ٥ تذكرة النسيان في اخبار ملوك السودان، .

ويمثل النوع الثاني (كتب الطبقات الخاصة اقليميا) . وهو لمؤرخ غير معروف حفيد الفع محمد بن الأمير صود<sup>(٤)</sup> ، ينحدر من سنغي<sup>(٥)</sup> . ويذكر لنا المؤلف أن جد والده اسمه الفع (الفقيه) الأمين بن محمد صود كان يعمل معلم للصبيان<sup>(٢)</sup> .

ولد المولف في سنة ١١١٢ هـ / ١٧٠٠ في مدينة تتبكت(٧).

Histoire biographique والكتـاب عبـارة عن تاريخ في صورة تراجم Histoire biographique للبـاشـات المراكـشـيين الذين حكموا السودان، وكـذلك الامـاكي من أهل منغى، والقصاة، وأثمة الجامع الكبير، منذ الفتح المغربي للبلاد منة ١٠٠٠

Brock, G.A.L, Suppl, Vol II, p, 716.
 ٤٥٨ .
 ٤٥٨ .
 ٤٥٨ .
 (3) Brock, G.A.L, Suppl, Vol II, p, 716.
 (4) تذكرة النسيان في اخبار ملوك السودان، النص العربي، نشر هوداس، باريز ١٨٩٩، مي ١٤.
 (5) Brock, G.A.L, Suppl, Vol II, p, 468.
 (7) تذكرة النسيان ، ص ٢.
 (8) تذكرة النسيان ، ص ٢.
 (9) تذكرة النسيان ، ص ٢.
 (10) تذكرة النسيان ، ص ٢.
 (11) تذكرة النسيان ، ص ٢.
 (12) تذكرة النسيان ، ص ٢.

هـ. / ١٥٩٣م ومجيء القائد جودر، وحتى سنة ١١٦٤هـ. ، ١٧٥١م.

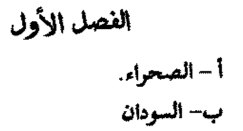
والكتاب متأخر عن الفترة التي ندرسها، ولكن أهميته تتلخص في انه يعطينا صورة واضحة وحية عن الحياة الاجتماعية، والعادات والتقاليد في بلاد السودان خاصة مدينة (تنبكت). ومن بين الأشياء الهامة التي يرويها لنا قراءة صحيح البخاري في شهر رمضان، ومنزل الإمام بمثابة الحرم. ويحدلنا أيضا عن طريق التعامل بالودع.

ومن بين الظواهر التي حرص على تسجيلها ، حرص على تسجيل مرات سقوس المطر في تنبكت، واحتفال الناس بذلك<sup>(١)</sup>.

والكتاب مرتب على حروف المعجم.

(١) تذكرة النسيان، من ١٥١.

## الباب الأول الصحسراء والسسودان



تمهيساء:

ان الكلام عن انتشار الإسلام في السودان الغربي، يقودنا إلى الحديث عن الصحراء الكبرى في شمال افريقية. فعبر هذه الصحراء انتشر الإسلام والحضارة الإسلامية من بلاد المغرب إلى بلاد السودان. فالصحراء كانت منذ القدم طريقا للمواصلات والربط بين المغرب وبلاد السودان أكثر منها حاجزا وفاصلا بينهما كما قد يخطىء البعض، وبالتالي كانت همزة الوصل بين المنطقتين مما أدى إلى المزج بين البيضان والسودان منذ أقدم العصور.

امتداد الصحراء:

فالصحراء الكبرى، شمال افريقية<sup>(١)</sup>، اذ تمتد من ساحسل المحيسط الاطلنطى (البحر المتوسط) (موريتانيا) غربا، حتى حدود مسودان النيسل فى الشرق، أى لمسافة ٤٠٠٠ كيلو متر، كما أنها تمتد لمسافة ١٥٠٠ كيلو متر بين الشمال والجنوب، أى بين أطلس وتعبكتو (تتبكت)<sup>(١)</sup>. وبسللك يحدها بلاد المغرب (ليسبيا وتونس والجسزائر والمغرب) من شمال، وبسلاد المسودان

E.F. Gautier, Le Sahara, Payot, Paris, 1928, p, 9.
 (1) E.F. Gautier, Le Sahara, Payot, Paris, 1928, p, 9.
 (٢) ريمون غيرون، الصعراء الكبرى - الجوانب الجولوجية. مصادر الثروة المدنية. استغلالها. ترجمة الدكتور جمال الدين الدناصوري، القاهرة ، ١٩٦٢.

من الجنوب(`` . فالصحراء نكاد تعزل كلاً من البلدين وأن كانت في نفس الوقت وميلة الربط بينهما.

وقد ميز الجغرافيون المحدثون خصوصا بين الصحراء الشرقية أي الصحراء الليبية والصحراء الوسطى والصحراء الغربية<sup>(٢)</sup> .

والعرب أول ما عرفوا السودان المغربي عرفوه عن طريق الصحراء الشرقية، حيث كان هناك طريق يسلك من واحات مصر<sup>(٢)</sup>، ويمر بالواحات الداخله والكفرة<sup>(1)</sup>، ويتجه إلى السودان الغربي متجها إلى غانه، ومنها إلى أودغشت، فعدل عنه في القرن الرابع إلى طريق سجلماسة، وذلك بسبب توافر الرياح السافية للرمال على القوافل، وهلاك أكثر من رفقة، وأيضا عدوان اللصوص على القوافل، فأمر ابو العباس احمد بن طولون (حكم من 201هـ/ ٨٢٨ إلى سنة ٢٧٠-٨٨٤م)، بقطع الطريق ومنع أن يخرج عليه أحد<sup>(٥)</sup>.

ويورد العمري (يكتب في سنة ٧٣٨ هـ.) في امسالك الأبصار، رواية

(1) ابن حوقق، حمورة الأرض، نشر كريمر، طبع ليدن، ١٩٣٨ ، جدا ، ص ٨٣ ، البكرى، المغرب، تشمر دسلان، الجزائر ١٩١١ ، عن ٣١ ، أبو القمدا، تقمويم البلدان، نشمر رينو ودمسلان، باريز، ١٨٤٠ ، جدا ، عن ١٢٢.

- (٣) ابن حوقل، صورة الأرض، جدا، ص ١٥٣ ، حيث يقول: قواما الواحات فانها بلاد كنانت معمور بالمياه والاشجار والقرى والروم قبل فتحها، وكان يسلك من ظهرها إلى بلاد السودان بالفرب على الطريق الذي كان يؤخذ ويسلك قديما من مصر إلى غانة فانقطع ٥٠٠، الادريسي، مفة المقرب، ص ٣٢، الاستيصار، ص ١٤٧ - ١٤٨.
- (1) ادم متز، المضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري أو عصر النهضة في الإسلام، ترجمة د. عبد الهادي أبوريده، الطبعة الثالثة، القاهرة ١٩٣٧ ، جـ٢ ، ص ٤١٣.
  - (٥) ابن حوقل، صورة الأرض، جـــا، ص ٦١، ص ١٥٣.

<sup>(2)</sup>Actes du VII Congrés de l'Institut des Hautes-études Marocaines, Compte rendu des séances, p. 9, Hesperis, Tome XI, 1930.

يفهم منها أن الطريق من مصر إلى بلاد السودان، عبر الواحات اتخذ مرة ثانية. ونص هذه الرواية: ةوبلاد مالى وغانة ومامعها يسلك إليها من غربى صعيد مصر على الواحات، في بر مقفر يسكنه طوائف من العرب ثم من البربر إلى عمران يتوصل منه إلى مالى وغانة ...ه<sup>(1)</sup>.

وتوصف الصحراء بأنها موحشة جدية مقفرة، إلا أن الأمر ليس كذلك فحنابع المياه والواحات تنتشر في أرجائها، وبفضلها أمكن للرفاق أن تقطع الصحراء من أقصاها إلى أدناها.

أما الصحراء التي ليس فيها ماء ولا خصب إلا القليل فهي صحراء المغرب الأقصى الجنوبية (الصحراء الغربية) موريتانيا الآن – حيث كان يقطن الملثمون – الموصلة بين مجلماسة وغانة.

حسا،ودها ۽

وهذه الصحراء التي يحدها من ناحية الغرب البحر المحيط، ومن الشرق تهر النيجر عندما ينثني شمالاً إلى جهة تنبكت ومن الشمال منطقة سجلماسة التي يقال لها اليوم تافيلالت، وبلاد السودان من الجنوب. ويوجد بها الماء القليل الذي يتزود به من مواضع معلومة.

وصف الطرق الموصلة إلى السودان ،

ومن أقدم الروايات التي وصلت إلينا، والتي تتكلم عن الصحراء الموصلة بين المفسرب وبلاد المسودان، رواية البكري (يكتب في سنة ٤٦٠هـ/ ١٠٦٧-١٠٦٨م) على أيام المرابطين. ويصف لنا البكري والطريق من وادي

(١) العمري: مسائلة الانصار، المتطوط، ص ١٠٩، والترحمة الفرنسية لديمومبين، ص ٨٠ وهامش
 ١ حيث يقول حردقروا ديمومبين. فأنه الطريق للمتاد بين مصر والسودان».

درعة إلى الصحراء إلى بلاد السودان، وصفا دقيقا. فمن وادى درعة، على بعد خمس مراحل، وادى تارجا (ترجا عند صاحب الاستبصار)<sup>(1)</sup>. وهو أول الصحراء، وبعد مسيرة يومين أو ثلاث، يوجد الماء، وبعد ذلك تصل إلى قرأس المجابة،<sup>(۲)</sup>، وبعد هذه المجابة يذكر البكرى عددا من الآبار غير العذبة<sup>(۳)</sup>، قبل الوصول إلى جبل أدرار وزال ومعناه بالبربرية جبل الحديد. ومن هذا الجبل تبدأ قالجابة الكبرى،<sup>(3)</sup> وبوجد الماء فيها على بعد ثمانية أيام، وبعدها قوية تسمى مدوكن منها إلى غانة مسيرة أربعة أيام.

ويتضمن كتاب البكرى أيضا وصفا اللطريق من مدينة تامدلت إلى مدينة أودغست، (<sup>(ه)</sup> فمن مدينة تامدلت إلى بير الجمالين مرحلة<sup>(1)</sup> (يبدو من اسمها أنها كانت موقفا لقوافل الجمال التي بخوب الصحراء) . وهي بتر عميقة يبلغ عمقها مسافة أربع قامات، وبعد هذه البتر شعب ضيق لايسمح إلا بمشى الأبل بعير أثر بعير، ثم جبل يدعى أزور، وهو جبل متحجر تنسحج

- (١) اليكريء المغرب، ص.١٦٢ ، الترجمة الفرنسية للسلان، ص ٢٠٩ ، الاستيصار ص ٢١٢ .
- (٢) والجاية؛ تعنى الاجزاء التي تغطينها الرمال المتحركة، والتي ينعدم فينها الماء تماما. الادريسي، الترجمة الفرنسية لكتاب صفة المرب، ص ٣٧، هامش؟.
- ، (٣) ...... إلى بيو تسمى تزامت وهى بير غير عذبة قد حفرت في حجر صلد من عمل الأول؛ وفي الشرق من هذه البثر بقر الجسالين؛ وبالقرب منها بير تسمى ناالى غير عذبة أيضا البكرى؛ الموب، ص ١٦٢ ، الترجمة الفرنسية للسلان؛ مي ٣٠٩.

(٤) البكرى، المغرب، ص ١٦٤ ، الترجمة الفرنسية لدسلان، ص ٢١٠.

- (٥) تامنطت: بلد من بلاد المغرب، شرقى لمطة أسسها عبد الله بن ادريس العلوى، وهي كثيرة العمارة حافلة بالأسواق، بينها وبين مدينة درعة مسيرة ٦ أيام في عمارة متصلة ،ابن حوقل ، صورة الأرض، جدا من ٩٢، البكرى، المغرب، من ١٦٢ ، الاستبصار، من ٢١٣ ، ياقوت، محبجم البلدان، طبعة ومتنقلد، جدا ، من ٨١٢.
  - (٢) انظر فيما بعد الفصل الخاص بانتشار الإسلام في بلاد السودان.

فيه حافر البعير من المشى حتى يتحفى. وبعد هذا الجبل ماء يسمى تندفس<sup>(1)</sup> ، وهو عبارة عن أبار على السطح يحفرها المسافرون ولاتلبث أن تنهار، ثم بير كبير يقال لها وين هيلون، وبعدها قارض سواء صحراءه ربما وجد فيه الماء متبقيا من مياه الأمطار على صفا تخت الرمل<sup>(٢)</sup> ، وبعد هذه الصحراء يجد المسافرون ماء يقال له تازقى، وبعده بير احتفرها عبد الرحمن بن حبيب فى حجر صلب، وعمقها أربع قامات، وبعدها مكان يسمى أوكازنت وهو أرض يحفر أهل القوافل عن الماء فيها فيجدونه على عمق ذراعين أو ثلاث ثم تأى وهو أبار ماء قريبة الرشاء<sup>(٢)</sup> ، (وهذا يعنى أن المياه بها قريبة من السطح) ، يوجد فيها الماء العذب، ويحف بها جبل طويل صعب. وبعد هذا الماء جبل واران فيها الماء العذب، ويحف بها جبل طويل صعب. وبعد هذا الماء جبل واران يدعى أزجوفان، ثم منطقة من الرمال تصل إلى ماء يقال له بئر واران ومنها يدعى أزجوفان، ثم منطقة من الرمال معلى الي ماء يقال له بئر واران عدم الي أرض تمتلئ بالآبار. وقبل الوصول إلى أودغست يوجد شرف عال مشرف عليها<sup>(٤)</sup> ، وتعتبر مدينة أودغست أول بلاد السودان وبنها مند عليها<sup>(٤)</sup> ، وتعتبر مدينة أودغست أول بلاد السودان وبنها ومنها عليها<sup>(٤)</sup> ، وتعتب أول بلاد السودان وبنها وبن عنها معتر واران، ومنها منه عليها<sup>(٤)</sup> ، وتعتبر مدينة أودغست أور بلاد الم مترف عال مشرف عليها<sup>(٤)</sup> ، وتعتبر مدينة أودغست أول بلاد السودان وبينها وبين غانة خمسة عليها<sup>(٤)</sup> ، وتعتبر مدينة أودغست أول بلاد السودان وبينها وبين غانة خمسة عليها<sup>(٤)</sup> .

- (١) وتندوف، وهي تقع على سفح هضية درعة، يحتمل أنها انشفت مكان آبار تندفس التي ذكرها البكريه.
- De la chapelle, Equise d'une histoire du sahara accidental, p. 36, note I.
- (٢) اليكرى، المغرب، عن ١٥٧، والصفاء العريض من المعجارة الأملس، جمع عمقاة، والصفاة العجر الصلد الضخم الذي لايتيت شيئاة . ابن منظور، لسان العرب، جد ١٤ ، ص ٢٦٢.
   (٣) ووالرشاء رمن الدلوة ، ابن منظور، لسان العرب، طبعة بولاى، جد ١٩ ص ٣٧.
   (٤) اليكرى، المغرب، ص ١٥٧ .
   (٥) البكرى، المغرب، ص ١٦٨ . ويذكير اليكرى. وأن المساقة من تاصفلت إلى أودغست أربعون
  - مرحلته، البكرى: المرب: حن ١٥٩ .

وأودغست أو (أودغشت)، مدينة في المغرب الأقصى في الجنوب في الصحراء، ويفترض الدكتور بارث، "H.Barth" أن أودغست كانت تقع بين خطى طول ١، ١١ غربي جرينتش، وبين خطى عرض ١٨، ١٩ شمالا، غير بعيد من اقصارا Ksar وبركة Barka، أي أنها كانت جنوب غربي موقع بجكة "Tidjika" في موريتانيا الفرنسية<sup>(1)</sup>.

ويصف لنا الأدريسى (توفى منة ٤٨ ٥هـ/ ١٩٤٢م)، الصحراء التى كان يسلكها المسافرون إلى أودغست وغانة (وهو يستقى معلوماته تلك من بعض الثقات من المسافرين ومن متجولى التجار فى بلاد السودان، ويطلق عليها اسم صحراء نيسر (نيسر – نيستر)، ولعل نيسر تخريف لاسم ينتسر، وهم قبيلة من صنهاجة ذكرهم البكرى عند كلامه عن الطريق من وادى درعة إلى الصحراء إلى بلاد السودان، قال : ٥..... ومن هذا بالجبل مجابه ماؤها على ثمانية أيام وهى المجابة الكبرى، وذلك الماء فى بنى ينتسر من صنهاجة .....٥<sup>(٢)</sup>، وهى صحراء قليلة الأنس، لايقطنها أحد، ويوجد بها الماء منهاجة .....٥<sup>(٢)</sup>، وهى صحراء قليلة الأنس، لايقطنها أحد، ويوجد بها الماء تومين وأربعة وخمسة وستة والتى عشر يوما قبل أن تجد الماء<sup>(٢)</sup>. وإحدى هذه القليل، ويتزود به من مجابات معلومة، وهذه المجابات تمشى فيها القوافل عرمين وأربعة وخمسة وستة والتى عشر يوما قبل أن تجد الماء<sup>(٢)</sup>. وإحدى هذه الجابات مجابة نيسر، وهى تقع فى يداية الطريق من سجلمامة إلى غانة وهى عتدة لمسافة ١٤ يوما لايوجد فيها ماء، وتنزود القوافل بلاء لسلوك هذه الجابات معابة نيسر، وهى تقع فى يداية العريق من سجلمامة إلى غانة وهى الجابات فى الأوعية على ظهور الجمال، وأكثر أرضها رمال تثيرها الرياح ويقلها من مكان إلى مكان<sup>(1)</sup>.

 G.Yver Awdag ost, encyclopédie de l'islam, Nouvelle édition paris, 1958, Tome I, Livraison 13, p, 50.

(٢) ألبكرى، للقرب، ص ١٦٤ .
 (٣) الادريسي، صفة المبرب، ص ٢، ألترجمة الفرنسية، ص ٢ .
 (٤) الادريسي، صفة المقرب، ص ٢، ص ٢١، الترجمة الفرنسية، ص ٢، ص ٢.

وفى القرن السابع الهجرى يصف لنا ابن سعيد (توفى سنة ٦٨٥هـ)، الذى ينقله أبو الفدا) الصحراء الواقعة بين سجلماسة وغانة ويطلق عليها اسم صحراء يسر (نيسر عند الإدريسي)، وهى تقع غربى مدينة أودغست. وهذه الصحراء طويلة عريضة «ليس فيها ماء ولامرعى»، ويعانى المسافرون فيها من شدة العطش والحرارة الشديدة، وربما هبت عليهم ربح جنوبية، يكون نتيجتها نشف المياه التي توجد بقربهم، ولذلك يلجئون إلى المياه التي تكون في بطون الجمال فينحرون بعضها ويترمقوا بما في بطنة<sup>(1)</sup>.

وبصف ابن بطوطة في رحلته إلى السودان الغربي (منتصف القرن الثامن الهجري/١٤م) الطريق الصحراوي الذي قطعه من سجلماسة إلى إيوالاتن<sup>(٢)</sup>، وصفا دقيقا. ويلاحظ أنه رغم بعد الطريق عن العمران إلا أن به بعض مواضع المياه المعروفة.

ومدينة سجلماسة تقع في شمال وادى درعة، على طرف الصحراء، وتليمها المفارة الكبرى التي تفضى إلى غانة من بلاد السودان<sup>(٢)</sup>. وبعد مجلماسة وعلى بعد خمسة وعشرين يوما توجد قرية تغازى (تغاز لدى محمود كعت والسعدى)<sup>(٤)</sup>، وأرضها عبارة عن رمل بداخله معدن ملح

ولهذا لايوجد بها أشجار، أما ماء تغازى فهو زعاق. أى أقرب إلى الملوحة، ومنها يتزود بالماء لدخول الصحراء التي تليها، والتي تقطعها القوافل وهي تخمل مؤتتمها من الماء في عشرة أيام، إذ لا يوجد فيمها الماء إلا نادراً في بعض الغدران<sup>(۱)</sup>، التي خلفتها الأمطار.

ويلى ذلك تاسرهلا<sup>(٢)</sup>، وهى فيما يبدو محط ذو أهمية للقوافل التى تخترق الصحراء مترددة بين الغرب وبلاد السودان. وهى إحساء<sup>(٢)</sup> ماء تعرس فيه القوافل وتقيم لمدة ثلاث أيام يستجمون ويملئون قربهم بالماء قويخيطون عليها التلاليس، خوفا من الريح.

وبين تاسرهلا وبين ثغر مالي المسمى أيوالاتن صحراء ذات طبيعة متباينة، رملية مجهلة، لايوجد فيها طريق واضح ظاهر، أو أثر، وإنما هي رمال تقذف بها الرباح، فترمى تلالا من الرمال في مكان وبعد ذلك تراها قد انتقلت إلى مكان آخر. ولاتهتدي فيها الرفاق، ولايمر الوارد، إلا بالدليل دالتكشيف، الخبير من مسوفة الملئمين الظواعن بذلك القفر، يستأجر. التجار فيتقدم إلى أيوالاتن ليعلن قرب وصول القافلة، وبخرج الناس إلى الصحراء للقاء القافلة وهم يحملون قرب الماء للبيع، هذه الرحلة من سجلماسة إلى أبوالاتن تستغرق شهرين وأيوالاتن بالنسبة لابن بطوطة تعتبر أول اعمالة السودان، (٢) . (١) اجمع غليرا والغدير: كل ماء غودر من ماء المطر في مستنقع صغيرا كان أوكبيرا، باقوت، معجم البلدان، طبعة القاهرة، جدا ، س ٢٦٩ . (٢) تامرهلا: يحتمل أن لكون مايدعي لذي الادريسي بثر تيسر في صحراء ازواد. جب، ترجمة رحلة **این بطوطة، می ۳۷۷، هامشد.** (٣)الاحساء، جمع حسا، وهورمل يغوص فيه الماء حتى اذا صار إلى صلابة الأرض امسكته فتحفر عنه ألعرب وتستخرجه ر ياقوت، المشترك وصفا والمغترق صقعا، طبع وستنقلد، جوتنجن، منة ١٨٤٦ ، جدا ، ص ١٤ ، ابو المسلما، تقسويم البلدان، جسدا ، ص ٩٩ ، ابن بطوطه، الرحلة، جـ٢ ، ص ١٩٩ ، التسريحسمة الانجليزية، من ٣١٩. (٤) ابن بطوطه، الرحلة شمي ١٩٣، الترجمة الانجليزية، م. ٣١٩.

ووصف ابن بطوطة هذا ينبض بالحياة والحركة، وهو ربما لايتميز كالبكرى - بالدقة الونائقية الشديدة، ولكن أهميته تأتى من أنه نتاج المعاناة والتجربة الشخصية. وتلحظ من وصف ابن بطوطه اختفاء أودغست، المدينة التجارية الهامة، وحلت محلها ولات، التي كانت في وقت ما، عاصمة لصنهاجة أصحاب اللثام، والتي كانت تعتبر أول بلاد البودان، والحقيقة أن الوهن بدأ يدب فيها ابتداء من القرن السادس من الهجري / ١٢م، كما منتبين من وصف الأدريسي حيث يقول: فوهي مدينة صغيرة في صحراء ماؤها قليل وعامرها قليل وليس بها كبير بتجارة ولاهلها جمال ومنها يتعيشون<sup>(1)</sup>.

واحات الصحراء همزة وصل بين المغرب والسودان :

وكذلك واحات الصحراء الكبرى، كانت همزة الوصل بين المغرب والسودان<sup>(٢)</sup>. فسمن بواد (بودى عند ابن خلدون)، (وتقع عند الطرف الشمالي لوادى توات)، (وتوات مجمع القواقل الآتية من يلاد السودان تقع في قلب صحراء الجزائر الحالية)، يسلك الطريق إلى يلاد هكار، وهي قليلة النبات كثيرة الحجارة، طريقها وعر، ثم إلى كاهر<sup>(٢)</sup> وهي أرض كثيرة الأعشاب، كثيرة الحجارة، طريقها وعر، ثم إلى كاهر<sup>(٢)</sup> وهي أرض كثيرة الأعشاب، ومنها إلى تكذا، والطريق يستمر من تكذا إلى كوكو من بلاد السودان<sup>(1)</sup> (١) الادريسي، صفة المزب، و٢٦، الترجعة الفرنسية، ص ٢٨. (٢) أبد. سد زغلول، تاريخ المغرب العربي، ماهه. (٣) أبد. سد زغلول، تاريخ المغرب العربي، ماهه. (٣) ابن بطوطه، الرحلة، طبعة التجارية، حدا، ما ٢٧ – ٢١٠، الترجمة الانجليزية، ما ٣٢ – ٢٣. (٣) من بطوطه، الرحلة، طبعة التجارية، حدا، ما ٢٥٠ وكاهر هو من يرلام الواذي في البلد (٣) من يطوطه، الرحلة، طبعة التجارية، حدا، ما ٢٥٠ وكاهر مو من يرلام المان على البلد (٣) من يطوطه، الرحلة، المبر، حدا، ما ٢٥٠ وكاهر هو من يرلام المان على البلد (٣) من يطوطه، الرحلة، حدا، ما ٢٥، وكاهر هو منيه ولام المان على البلد (٣) من يطوطه، المان مان ٢٤، ما ٢٥٠ وكاهر هو منيه ولام المان على البلد (٣) من كليزة التلال المنفرقة المكان والتي تام ٢٥٠ وكاهر هو منيم ولام المان على البلد (٣) منكلة موقع تكذ الم يتماق على الران. ومن الملوم عسوما على أساس تعريف

ļС:

141

وكانت وارجلى (وأرقلان) ، وهي تقع في صحراء الجزائر (صحراء المغرب الأوسط) جنوب بلاد الزاب قبلي بجاية بابالولوج السفر من الزاب إلى المفازة الصحراوية المفضية إلى بلاد السودان<sup>(1)</sup>.

ومن غدامس (في صحراء طرايلس)، يدخل إلى تاد مكة وغيرها من بلاد السودان<sup>(٢)</sup> وأيضا من فزان وزويلة (التي يصفها الكتاب العرب يأنها أول حد بلاد السودان)، في صحراء طرابلس (الصحراء الشرقية)، يدخل إلى بلاد الكام والبرنو<sup>(٣)</sup>.

ثروات الصحراء :

من هذا العرض الخاص بوصف صحراوات المغرب وطرقها الموصلة مابين الشمال والجنوب ومابين الشرق والغرب، نلاحظ أن الصحراء لاتعنى الجدب المطلق فمالماء، موجود على طول الطرق وأن تنوعت اشكاله ما بين العذوبة والملوحة ومابين القرب أو البعد من سطح الأرض. ولهذا وجدت الحياة النباتية والحيوانية في الصحراء متناثرة حسب موارد الماء ومتطورة بالنسبة لطبيعة الأرض ونوع الماء.

- \* يارث" Barth لها، أنه قرنها بـ "Tegidda n'tismet" ، ٩٧ ميل غرب شمال غرب اغاديس. جب ترجمة رحلة ابن بطوطه، هامش ٢٥، من ٣٨٢.
- (١) ابن خلدون: العبر، جـ٧، ص ٥١، ويقول الادريس عن أهل ورقلان: ٩..... وهم وهبية اباضية تكار خوارج في دين الإسلام، ويذكر أن المساغة من ورقلان إلى غانة ٣٠ مرحلته.
   الادريسي، صفة المغرب وأرض السودان، ص ١٢١، الترجمة الفرنسية للوزى ودغوية، مي ١٤١.
   (٢) الاستبصار، من ١٤٩ - ١٤٦، ياقوت، معجم البلدان، جسة، من ٢٦٨، ابو الفدا، تقويم البلدان ، جسه، من ١٤٧، القلقيندى، صبح الاعشى ، جده، من ٢٠٨.
- (٢) اليكرى: المغرب، ص ١٢ يُدالاستينيمننار، من ١٤٦ ، الأمريسي، صغبة المغرب، من ١٢٣ ، أبو القلاء تقويم اليلدان، شِدارَتُ في ١٤٦ .

الثروة النباتية :

ونباتات الصحراء على وجه العموم خشنة وبعضها لائمر له مثل شجر الأهليلج، كما توجد بها أشجار الصمغ وشجر الحنا والحيف<sup>(1)</sup>. الثروة الحيوانية :

ويعتبر الجمل أهم ثروة حيوانية في الصحراء، لأنه أقدر الحيوانات على الحياة في القفر وورود المياء الملحة، وإلى جانب الجمل يوجد اللمط لصبره على العطش<sup>(٢)</sup>، وهذا الحيوان ددابة دون البقر لها قرون رقاق حادة<sup>(٣)</sup>، ويتخذ من جلده تراس يقال لها الدرق اللمطية، وهي خفيفة لاينفذ إليها النشاب، ولايؤشر فيها السيف<sup>(٤)</sup>. ويوجد في الصحراء أيضا الفنك الجيد الكثير، ومنها يحمل جلودها إلى جميع البلاد<sup>(٥)</sup>. وبها كذلك البقر (١) الكثير، الغرب، ص ١٥٧- ١٥٨. (٢) الراغدا، تقوم البلدان، جدا، ص ١٢٧. (٢) الرحيمار، مي ٢١٤.

. 1925, p. 44, trad Franc, p. 249.

(٥) الاستيسار ، من ٢١٤.
فنك: • بالتأكيد هو نوع من الثمالي الصغيرة جدا في حجم القط، يسكن المناطق الحارة في أفريقية فنافك: • بالتأكيد هو نوع من الثمالي الصغيرة جدا في حجم القط، يسكن المناطق الحارة في أفريقية من الحبنة ودارفور حتى شمال افريقية في "Oran" وكان العرب يستخدمون فراءه. ولكن اسم فلك "Fancc" كان يطلق أبضا على حيوانات أخرى أو على الاصح على أنواع آخر من القراء مواد فلك "Canis Carsak" كان يطلق أبضا على حيوانات أخرى أو على الاصح على أنواع آخر من القراء مواد فلك "Canis Carsak" كان يطلق أبضا على حيوانات أخرى أو على الاصح على أنواع آخر من القراء مواد فلك "مواء جاءت من الشمال أو من الوسط ويطلق القرس فنك على تعلي بلاد التنار الصغير، الذي يطلق عليه علماء الطبيبية اسم "Canis Carsak" وبالتركية الشرقية وقارساق، الذي يطلق عليه علماء الطبيبية اسم "Canis Carsak" وبالتركية الشرقية وقارساق، الذي وتقل على يطلق عليه علماء الطبيبية اسم "لعراء وراعد لها قبل هو نوع من جرآء الثعلب التركي وقبل يطلق علي جرو ابن آوى في بلاد الترك.

عويقول الدمهري في حياة الحيوان، طبعة التجارية، جــا ، ص ١٣٢٥، الفنك، كالعسل دويه يؤخد ه

141

الوحثي().

وتوجد الحيات في الصحراء بكثرة اوهي طوال القدود غلاظ الأجساما، ويصيدها السودان ويطبخونها بالملح والماء والشيح - بعد قطع رؤوسها- ويأكلونها وهي تعد لديهم من أطيب الطعام<sup>(٢)</sup>.

الثروة المعدنية :

أما أهم معادن الصحراء فهو معدن الملح، مخفر الأرض لاستخراج الملح، ويوجد الملح تحت قمامتين أو أقل من سطح الأرض، ويقطع كمما تقطع الحجارة<sup>(٣)</sup>.

ويوجد معدن ملع على بعد عشرين يوم من مجلماسة، ويسمى هذا المعدن تاتنتال (هل هو تغازى عند ابن بطوطة؟) ويشرف عليه - كما يقول البكرى - حصن مبنى بحجارة الملح، وكذلك بيوته ومشازفه وغرفة قد شيدت من كتل الملح<sup>(1)</sup> . وقد مر ابن يطوطة بتغازى أثناء رحلته إلى بلاد السودان، ويخدث عن يبوتها ومسجدها المشيد من حجارة الملح، ومقفها المبنية من جلود

الجمال() . ويوجد الملح أيضا في توتك () .

وإلى جانب الملح يوجد بالصحراء أيضا معدن الحديد، ويتركز خام الحديد في بعض الأماكن مثل جُبل الحديد (Montagne de Fer) بالقسرب من حديقة مركز فورت جورو (في موريتانيا). وقد أشار البكرى إلى جبل الحديد (في القرن الخامس الهجرى/ ١١م) عند كلامه عن الطريق من قوادى درعة إلى الصحراء إلى بلاد السودان<sup>(٣)</sup>.

كما يوجد بالصحراء، النحاس وقد مر الرحالة ابن بطوطة في أثناء رحلته قافلا من مالى إلى فاس (سنة ٧٥٤ هـ/ ١٣٥٤م)، باير، وقد نزل بأحد الأماكن ويدعى تكدا، وتحدث ابن بطوطة عن معدن النحاس بتكدا قال، وومعدن النحاس بخارج تكدا يحفرون عليه في الأرض ويأتون إلى البلد فيسبكونه في دورهم ويفعل ذلك عبيدهم وخدمهم فاذا سبكوه نحاسا أحمر صنعوا منه قضباناً في طول شبر ونصف بعضها رقاق وبعضها غلاظ، فتباع الغلاظ منها بحساب أربعمائة قضيب بمثقال ذهب وتباع الرقاق بحساب متمائة وسبعمائة بمثقال...<sup>(1)</sup>

- (٢) وتوتك: صعدت ملح (عمت الأرض) ، وبين توتك والتمكة ست مراحل، البكرى، المغرب، ص ١٨٢.
- (7) ويمون فسيسرون، العسامارة الكبسرى، ترجسمة الدكستسور جسمسال الدين الدنامسورى، ص والد ٢٩٢-٢٩٤ اليكوى ، المرب، عن ١٦٤-١٥٦ ، الدمشقى، تخبة الدهر، في عاجالب السر والبحريص ٢٣٩ ، وانظر ماسبق، عن ٢٦ (1) ابن يطوطه، الرحلة، طبعة التجارية، جدا ، عن ٢٠٩.

## ب- بلاد السودان

لانجد في كنب الجغرافيين القدماء من المشارقة – (ابن خرداذبة، واليعقوبي وابن الفقيه، والاصطخرى، والمسعودى، والمقدسي) – معلومات كافية عن بلاد السودان بشكل عام وعن سودان المغرب بشكل خاص. ويعلل الاصطخرى (توفى سنة ٣٤٠ هـ) (وينقل عنه ابن حوقل) عدم اهتمامه ببلاد السودان بسبب أنها بلاد جاهلية غير متحضرة، وفي ذلك يقول : فولم تذكر بلد السودان في المغرب والبحة والزنج ومن في أعرافهم من الأم لأن انتظام الممالك بالديانات والآداب والحكم وتقويم العمارات بالسيامة المستقيمة وهؤلاء مهملون لهذه الخصال ولاحظ لهم في شئ من ذلك فيستحقوا أفراد

هذا بينما الوضع مختلف بالنسبة للنوبة والحبشة، لاتصال العرب الوثيق خاصة بأرض الحبشة ومعرفتهم بأحوالهم قبل الإسلام. يبدو ذلك واضحا من الأدب التاريخي والجغرافي، فتقول رواية الطبري أن الرسول محلة أمر المسلمين أن يخرجوا إلى أرض الحبشة. وكان بالحبشة ملك صالح يقال له النجاشي

(١) الاصطخرى، مسالك الممالك، ص ٤-٥. ويقول نص ابن حوقل: دولم اذكر بلدان السودان في المغرب والبجة والزنج ومن في أعراضهم من الأم لأن انتظام الممالك بالديانات والآداب والمكم وتقويم العمارات بالسياسة المستقيمة وهؤلاء مهملون في هذه الخصال ولاحظ لهم في شيء من فلك فيستحقوا به أفراد ممالكهم بما ذكرت به سائر الممالك، ابن حوقل، صورة الأرض، محد مرا-١٠ وكلمة زنك كلمة فارسية تعنى معسرى Ethiop، وحبشي Ethiop ، ومور Moor، وأسودNegro

Steingass, A Comprehenive Persian English dictionnary, Second impression, London, 1936, p, 627.

وفي ذلك يقول ابن خلدون: «الحبشة والزنج والسودان أسماء مترادفة على الأم المتغيرة بالسواد، وأن كان اسم الحبشة مختصا منهام بمن نتجاء مكة واليمن والزنج بمن نتجاء بحر الهند .... ٤، ابن مخلدون، المقدمة، ص ٨٨ المقدمة الثالثة في المعتدل من الاقاليم والمنحرف وتأثير الهواء في الوان البشر والكثير من أحوالهمه، والترجمة الانجليزية لروزنتال، حدا ، ص ١٧١ . لايظلم أحد بأرضه \_ وكانت أرض الحبشة متجرا لقريش يتجرون فيها يجدون فيها رفاغا من الرزق وأمنا ومتجرا حسناً(١)

ولأن النوبة والحبشة كانتا تدينان بالنصرانية، وكاننا تعرفان نظما وتراتيب إدارية لم يعرفها بغية السودان نظرا لاتصالهما بمملكة الروم. وفي ذلك يقول نص الاصطخرى • اغير أن بعض السودان المقاربين لهذه الممالك المعروفة يرجعون إلى ديانة ورياضة وحكم ويقاربون أهل هذه الممالك مثل النوبة والحشة فانهم نصارى يرتسمون بمذاهب الروم وقد كانوا قبل الإسلام يتصلون بمملكة الروم على المجاورة لأن أرض التوبة متاخمة لأرض مصر والحبشة على بحر القلزم... ويتصلون بمصر والشام من طريق بحر القلزم<sup>(٢)</sup>.

لكن مع مرور الوقت أخذ الابهام يتبدد بعد أن اتصل العرب ببلاد السودان، وأزدادت المعلومات عن البلاد وخاصة سودان المغرب لدى الجغرافيين المغاربة بسبب العلاقات الوثيقة بين بلادهم وبين بلاد السودان الغربية. ومن ثم يجد معلومات في كتب البكرى والأدريسي في القرنين الخامس والسادس الهجريين تمدنا بالمعلومات القيمة عن دوله وثرواته وحضارته.

## التسمية (بلاد السودان) :

يلاد السودان تعتى بلاد السود (أى الجنس الأمود) ، والنسبة هذا قبالسمة والجهة»<sup>(٢)</sup> وذلك في مقابلة بلاد البيضان ويقصد بها شمال أفريقية (١) الطرى، تاريخ الرسل واللوك، نشر وتخفيق محمد أبو الفضل ابراهيم، مجموعة ذحائر العرب، طع دار المارف، القاهرة، ١٩٦١ ، جـ٢ ، ص ٣٢٨. وانظر أيضاء ابن خلدون، العمر، القسم الثاني من الجوء الثاني، مر. ٨. (٢) الاصطحري، مسالك المادت، من ٩ ابن سوقل، سورة الأرض، جدا ، ص ١٠ (٢) ابن خلدون، القدمة، طعة التحارية، من ٨٥ (القدمة الثالثة في دالمتدل من الأقاليم والمحرف (٢) ابن خلدون، القدمة، طعة التحارية، من ٨٥ (القدمة الثالثة في دالمتدل من الأقاليم والمحرف (٢) ابن خلدون، القدمة، طعة التحارية، من ٨٥ (القدمة الثالثة في دالمتدل من الأقاليم والمحرف التاريز الهواء في الوان البشر والكثير من أحوالهم، والتوجسة الاتجليزية لروزشال، جدا ، من

(المغرب) والصحراء(١).

والسودان صيغة جمع أسود والمقصود الرجال ذوى البشرة السوداء الذين يعرفون أيضا الأساود؟ وعلى نفس الوزن استخدم العرب كلمة البيضان أي الرجال ذوى البشرة البيضاء<sup>(٢)</sup>.

وبلاد السودان اسم أو مصطلح يقصد به الكتاب العرب كل الأقاليم شبة الصحراوية في أفريقية شمال نطاق الغابات الاستواتية، والتي انتشر فيها الإسلام، والواقعة جنوب الصحراد الكبري.

حندود السودان :

أما عن حدود بلاد السودان فهى كما يقول الاصطخرى (توفى سنة معتدى وابن حوقل (توفى سنة ٣٦٧هـ)، من المغرب البحر المحيط (المحيط الأطلنطى) ومن الشرق الصحراء الموصلة بينهما وبين أرض مصر على ظهر الواحات، ومن الشمال الصحراء الممتدة بينها وبين أرض المغرب، وينتهى حد بلاد السودان من الجنوب إلى الصحراء التي يقول الجغرافيين المشارقة أنه لايثبت فيها عمارة لشدة الحر...<sup>(٢)</sup>.

(1) المبكرى، المقرب، ص ١٥٩ (يطلق على البرير اسم الييغان).
 (٢) في القاموس، السواد نقيض الياض سود وساد واسود اسودادا واسود اسويدادا ويحرز في الشعر اسواد
 (٣) في القاموس، السواد نقيض الياض سود وساد واسود والجمع مود وسودانه، ابن منظور، لسان العرب، عربي ٢٠٩٠.
 حجدة عرب ٢٠٩٠.
 حجاء في القاموس البياض ضد السواد يكون ذلك في الحيوان والنبات وغير ذلك مما يقبله غيره ٣٠٠.
 وجاء في القاموس البياض ضد السواد يكون ذلك في الحيوان والنبات وغير ذلك مما يقبله غيره ٣٠٠.
 حجاء في القاموس البياض ضد السواد يكون ذلك في الحيوان والنبات وغير ذلك مما يقبله غيره ٣٠٠.
 واليضان من الناس خلاف السودان.
 ٢٦٩ مي ٢٢٩ مي ٢٢٩ .
 ابن منظور، لسان العرب، جد٢ ، ص ٢٦٩ ، ابن حوقل، صورة الأرض، جد١ ، مي ٢٢ - ٢١.
 ٢٦٩ مي ٢٢٩ مي ٢٢٩ .
 ٢٦٩ مي تعالي المالك، من ٢٠١٠ ، ابن حوقل، صورة الأرض، جد١ ، مي ٢٢ - ٢١.
 ٢٦٩ وتقول رواية صاحب كتاب الحدود العالم، عن بلاد السودان: السودان المروبية الخالية من السحان وغربها الحيط الغربي، مي ٢٢٩ مي ٢٢٩ .
 ٢٦٩ وتقول رواية مناحب كتاب الحدود العالم، عن بلاد السودان: السرقها وجزبها مصاقبة للأراضي المودان عن ٢٢٩ وتقول رواية مناحب كتاب الحدود العالم، عن بلاد السودان: المرقها وجزبها مصاقبة للأراضي عن الخربي المودان العربي المودان المربي وهو الله واسع وعند للغابة ويبلغ حوالي ميعمائة (٢٠٠) فرسخ.
 ٢٠٢ الغرب. وهو المي واسع وعند للغابة ويبلغ حوالي ميمائة (٢٠٠) فرسخ.
 ٢٠٢ الغربي المودان عن المودان عن المودان عن عن مربي واسع وعند للغابة ويبلغ حوالي مربي عمائها الصحراء التي تفصل السودان عن المؤسخ.
 ٢٢ والمو والمع وعند للغابة ويبلغ حوالي معمائة (٢٠٠) فرسخ.
 ٢٢ من السكان وغربها الحيط مائين مربية (٢٠٠) فرسخ.

وتقسول روابة القلقىشندى (توفى سنة ٨٢١هـ/ ١٤٨١م)، عن بلاد السودان أنه يحدها من الغرب البحر المتوسط، ومن الشرق بحر القلزم مما يقابل اليمن، ومن الشمال الصحراء الممتدة بين مصر وبرقة وبلاد البربر من جنوبى المغرب إلى البحر المحيط، ومن الجنوب الخراب مما يلى خط الاستواء<sup>(1)</sup>.

ويبدو من نص القلقشندي أن العرب كانوا يعتقدون أن خط الاستواء ينهى بلاد السودان، وأن وراءه لايوجد عمران، وهو اعتقاد باطل، ويظن أن هذا التوهم مبعثة أن العرب لم يتوغلوا في أرض السودان بجاه الجنوب بل اقتصر نشاطهم شمال نطاق الغابات الاستوائية التي تقع جنوب السودان فوالتي كانت وسائل النقل والانصال فيها صعبة جدا إلى وقت قريب بحيث لانسمح بدخول مؤثر بواسطة الأجانبه(٢).

ومفهوم السودان بهذا الشكل عام وشامل، ويعنى جنوب الصحراء (الكبرى) - ولكن الكلمة عندما استخدمها الجغرافيون العرب المشارقة لم يكن لها هذا المعنى الشامل فقد سموا الأجزاء الشرقية من السودان بأسمائها السيامية المعروفة.

372-982 A.D translated and explained by V.Minorsky, Oxford, 1937. "Discourse on Sudan and its towns, p.165.
 ويقول الزهري في كتاب الجغرافية عن حد بلاد المونان: دالمحر الأعظم في المغرب وحد، في الشرق يحر القلزم وساحل الحبشة، وحده في الجنوب خط الاستواء وجبال الذهب المسماء بجبال تونا يحر القلزم وساحل الحبشة، وحده في الجنوب خط الاستواء وجبال الذهب المسماء بجبال تونا مدينة نول، وفي مرقه مدينة وارقلان.... الزهري، كتاب الجغرافية، تحقيق محمد حاج مادق.
 B.d'etudes orientales t. XXI, année 1938, p. 19.
 (1) القلقشندي، صبح الاعش، جده، ص ٢٧٢.
 (2) Fage, an introduction to the history of West Africa, P. 4.

البجسة :

فالإقليم الموجود في جنوبي صعيد مصر مما يلى الشرق فيما بين يحر القلزم وبين نهر النيل هوبلاد البجا<sup>(١)</sup>. وقاعدتهم مدينة سواكن ومن مدن البجا أيضا العلاقي وهي بالقرب من بحر القلزم<sup>(٢)</sup>.

بلاد التوبىسية(٢) :

تقع في جنوبي مصر ممايلي المغرب على ضفتي النيل، ويحدها ناحية الشمال مصر ومن الشرق أرض البحة وبحر القلزم<sup>(٤)</sup>. وقاعدتهم مدينة دنقلة (دمقلة)<sup>(٥)</sup>.

## مملكة الحيشة :

وهي مملكة عظيمة متسعة الأرجاء، وأول بلادهم من الجهمة الغربية التكرور() مما يلي جهة اليمن، وأولهما من ناحية الشمال (١) المسعودي، مروج الذهب، طبعة التجارية، جداً، ص ١٨ ، ابن حوقل، صورة الأرض، جداً ، ص ١٨ ، ابن حوقل، صورة الأرض، جدا ، ص ٥٠ ، الادريسي، صغة للغرب، ص ٢٦ ، م ٢٧ . الترجمة الفرنسية للوزى ودغويه، ص ٥١ ، ص٥٢ القلقشندي، صبح الأعملي، جده، ص . 171 (٢) اليعقوبي، كتاب البلدان، من ٣٣٤، المسعودي، مروج الذهب، جـ٢، ص ١٨ ، القلقـشندي، صبح الأعشى، جده، ص ٢٢٧٢-٢٧٤. (٣) النوبة اشتقاق معتمل من الكلمة الهيروغليفية "Nb" والذهب، الذي يظهم، من Noobi hist L.P.Kirvan, A survey of Nubian Origins, Sudan notes and records, Vol XX, 1937, part I, p. 47. (1) الاصطخرى، مسالك الممالك، ص ١١، الادريسي، صفة المفرب، من ١٠، ابن محلدون، المقدمة (الغمسل الخاص بالجغوافية) ، مي ٥٥، التوجعة الانجليزية لووزنسال، جدا ، مر١٢١، القلقشندى، حبح الاعتى، جده، ص ٢٧٥. (٥) الأدريسي، صفة الغرب، من ١٠ ، ص ١٤ ، الممرى، مسالك الإيصار، الترجسة العرنسية لديمومبين ، ص ٢٧، القلقشندي، صبح الاعشي،جـ٥، من ٢٧٥. (٦) ومن المفهوم حيدا أن هذا ليس هو التكرور السوداني. بقمتر M.C أن يكون التكرور منطقة في Melemma ويحددها في المنطقة المنحواوية للمالمبالك، في جزيزة الليان، ديموممين، الترحمة القرنسية لمسالك الابصار للعمري، هامش? . ص٣٢ .

الشرقي بحر الهند واليمن<sup>(1)</sup>. بلاد الزنسمج :

وهي أطول أراضي المودان، وهي لاتتصل بمملكة غير الجيئة<sup>(٢)</sup>، وهي على بحر الهند<sup>(٣)</sup>، في مواجهة اليمن وفارس وكرمان إلى أن تحاذى بعض أرض الهند<sup>(٤)</sup>.

السودانان الأوسط والغربي :

بعد أن تحددت مسميات الأقاليم الشرقية من السودان بمفهومة العام من البجة إلى النوبة إلى الزنج إلى الحبشة أصبحت حدود السودان الحقيقي عند الكتاب ممايلي الحبشة غربا إلى سواحل البحر المحيط، يفهم ذلك من نص القزويني (توفي سنة ٦٨٢هـ/ ١٢٨٣م)، حيث يقول عن بلاد السودان وهي بلاد كثيرة وأرض واسعة، ينتهي شمالها إلى أرض البربر، وجنوبها إلى البراري، وشرقها إلى الحبشة، وغربها إلى البحر المحيط....ع<sup>(ه)</sup>.

وابتداء من القرن الخامس الهجرى (١١م)، ميز الجغرافيون العرب الأقاليم الغربية البعيدة من هذا السودان فاطلقوا عليها اسم (سودان الغرب – المغرب). يقول نص البيروني (توفي سنة ٤٤٠هـ / ١٠٤٨م). والبجة على سوادهم لايقـال لأرضسهم أرض السودان، وذلك أن هذا الاسم يقع في العرف على

أرض المودان بالمغرب المجلوب منهم الخدم('' .

ومما يجدر الإشارة إليه أن بلاد السودان في عرف الجغرافيين المغاربة هي بلاد السودان الغربي.

هكذا كان مفهوم السودان عام تم تخددت الأجزاء الشرقية منه باسماء مميزة مثل الحبشة والزنج وبذلك أصبح السودان يمثل الجناح الغربي من دولة الإسلام فأبن حوقل يقول : ٢.... فأما مملكة الإسلام فان شرقيها أرض الهند وبحر فارس، وغربيها مملكة السودان السكان على البحر المحيط المتصلين ببرارى أودغست وصحاريها بخاه أوليل<sup>(٢)</sup>. وبناء على ذلك فاذا كان السودان يمثل الجناح الغربي لدولة الإسلام فان الأقاليم البعيدة منه سميت وبسودان الغرب لأنها تسامت المغرب ابتداء من فزان شرقا إلى البحر المحيط غربا<sup>(٢)</sup>.

ففى مقابل برقة وأفريقية جنوبا إلى سمت المغرب الأوسط وجدت بلاد الكانم (والبرنو) التي تعادل نيجيريا الشمالية حالية<sup>(1)</sup>.

وقد ورد اسم كانم لأول مرة في رواية اليعقوبي (توفي سنة ٣٨٤هـ) ، عند ذكره للسودان الذين غربوا وسلكوا نحو المغرب، فانهم قطعوا البلاد فصارت لهم عدة ممالك. ففأول ممالكهمم الزغاوة وهم النازلون بالموضع الذي \_\_\_\_\_\_\_

- البيروني، الجماهر في معرفة الجواهر، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية شائرة المعارف العشمانية، سيدر اباد الدكن سنة ١٣٥٥، ص ١٦٢.
  - (؟) ابن حوقل: صورة الأرض، جدا، ص ۱۰.
- (٣) ابو الفداء تقويم البلدان، جدا ، ص ١٤٩ ، عندما يتكلم عن زويلة يقول انها ٢من أطراف سودان الغرب، ه قاعدة بلاد فزان.
- (1) العمرى، مسالك الايصار، الترجمة الفرنسية للبمومبين، ص 10، القلقشندى صبح الاعشى، جده، ص ٢٨٠، يقول عن الكام دوالكام بكاف بعدها الف لم تون مكسورة وميم في الاخرة». قال في دمسالك الابصارة وبلادهم بين افريقية ويرقة في الجنوب إلى سمت الفرب الأوسط.

يقمال له كمانم» . ويبدو من نص اليعقوبي أن قبيلة زغاوة – التي كمانت بجوب الصحراء بين موطن أهل اللثام والنيل ~ هي التي أسست دولة كمانم<sup>(1)</sup>.

أما البرنو وهي منطقة تقع غربي تشاد، فأقدم من ذكر اسمها العمري (يكتب في سنة ٧٣٨هـ)، في كتابة والتعريف بالمصطلح الشريف، هذا ويلاحظ أن العمري لم يذكر مملكة البرنو في موسوعته الكبري ومسالك الأبصار في ممالك الأمصاره<sup>(٢)</sup>.

وغربي الكانم في مقابل المغرب الأقصى تقع بلاد كوكوا ومالي وغانة والتكرور ويصف ابن بطوطة في رحلته (منتصف القرن الثامن الهجري/ ١٤ م) ، إلى بلاد المسودان، ذلك الطريق اللـى ملكه من أيوالاتن (ولات --بير) إلى مدينة مالي، حاضرة ملك السودان، وصفا دقيقا.

- (٢) العمرى: التعريف بالمعطلح الشريف، طبع مصر ، ١٣١٢، ص ٢٨، يقول عن مماحب البرنو: وبلاده تخد بلاد ملك التكرور، (مالى)، في الشرق، ثم يكون حدها في الشمال بلاد صاحب افريقية ومن الجنوب الهمجه.
- هذا وقد تعرض العمري لمملكة البرنو أيضا في فالتعريف» عند كلامه عن (ملك التكرير) قال: فوهو صاحب مالي ... وحد مملكته في القرب البحر المحط، وفي الشرق بلاد البرنو وفي الشمال جبال البرير وفي الجنوب الهمجة.
- هذا وقد نقل عسر بن أدربس قاعدة بلاده إلى برنو ومنذ ذلك ألوقت أحسبح أسم مملكة الكائم معروفًا بها.
- رفى غرب تشاد لازالوا يسمرن الكانورى Kanuri باسم برتو، وبلون خلك فان تكوين from برنو هو لاشكال برن Baran وبرم Baram وهي جسمع بر وتعنى رجل ذكسر Male، ومحارب Palmer, Bornu Sahara and Soudan في بعض الذات الصحراولية, Warrior London, 1936,p.6.

الطريق من أيوالاتن إلى مالى :

والمسافة بين أيوالاتن ومالى (نينى)، يقطعها المسافر المجتهد فى أربعة وعشرين يوما، وتلك الجادة يوجد بها الكثير من الأشجار (وذلك يسميها ابن بطوطة بالغابة). وهى أشجار عظيمة العمر وضخمة بحيث نستطيع القاقلة بأكملها أن تستظل بظل أحداها، وبعضها لا أغصان لها ولا ورق، مع ذلك فالظل الذى يلقيه جسمها يكفى بحيث يستظل به إنسان. ورغم أن المياه غير موجودة فى هذه المواضع، إلا أنها كانت توجد فى أماكن ماكان يظن أن تكون فيها، من ذلك مايورده ابن بطوطه من أن بعض تلك الأشجار أستأنس داخلها ويجمع فيه ماء المطر، وأصبحت كبثر، يشوب النام من الماء الذى يوجد فى داخلها<sup>(1)</sup>، وهكذا فهى تمكن الجماعات من الاستقرار فى أماكن لايكون بها أبار. وفى أشجار أنتر يوجد نحل وعسل نحل، يجمعه النام.

وهناك نوع أخمر من الأشجار يشبمه الأجماص والتبغماح والخوخ

- (1) ابن بطوطه، الرحلة، جد؟، ص ١٩٥، الترجمة الانجليزية لجب، من ٣٢١ ٣٢٢ وشجرة اله Baobab، التي يصل جدعها يسرعة إلى حجم كبير جدا، غالبا مايتم تجويفها مناعيا لتخزين المياه. وهكذا فهي تمكن الجماعات من الاستقرار في أماكن لابكون يها ابار. وقد ادخلت هذه الاشجار لذلك الغرض إلى السودان الشرقي (كردفان) من غرب افريقية في القرن الثامن عشوء ولكن وفقا لوصف ابن بطوطه يبدو أن عملية التجويف العمناعية لم تكن قد مورست بعد هناك. الترجمة الانجليزية لرحلة ابن بطوطه، من ٢٧٨، عامش ٧.
- وهناك رواية يوردها الفزويني، صاحب كتاب آللر البلاد وأخيار العباد، ص ٥٧ ، تذكر نفس الأشجار ولكن في الطريق من سجلماسة إلى غانة؟ تقول: ٢.... وحكى الفقيم ابو الربيع الملتاني أن في طريق غانة من سجلماسة اليها اشجارا عظيمة مجوفة، بجسمع في مجاويفها مياه الامطار فتبقى طريق غانة من سجلماسة اليها الثرارا عظيمة مجوفة، يجسمع في مجاويفها مياه الامطار فتبقى المعلم في عماد في عماد المعلم في ذمان المعلم في غانة؟ من سجلماسة اليها الثرارا عظيمة مجوفة، بجسمع في مجاويفها مياه الامطار فتبقى المريق غانة من سجلماسة اليها الثرارا عظيمة محوفة، يجسمع في مجاويفها مياه الامطار فتبقى المعلم في غانة من سجلماسة اليها الثرارا عظيمة محوفة، بجسمع في محاويفها مياه الامطار فتبقى المعلم في غانة من سجلماسة اليها الثرارا عظيمة محوفة، وحكى الفقيمة معاويفها مياه الامطار في غانة؟ مع محوفة، وتبقى المياه في محاويفها مياه الامطار في ذمان المعلم في عادة؟ ولولا تلك الماء ليهم المرور اليها.

والمشمس ، وفيها أيضا أشجار تخرج لمرا يشبه الفقوس . ويستخرج من هذه الأرض حب كالفول<sup>(۱)</sup> وعلى بعد عشرة أيام من أيوالاتن توجد قرية زاغرى<sup>(۲)</sup> ، ويستمر الطريق من زاغرى إلى بلدة كارسخو<sup>(۳)</sup> وهي تقع على النهر الأعظم (النيجر) الذي ربط ابن بطوطة بينه وبين النيل)<sup>(1)</sup> . وقبل الوصول إلى مالى (العاصمة) ، يوجد نهر صنصرة وهو على بعد عشرة أميال<sup>(٥)</sup> منها ويجاز في المعدية إلى مالى، وهي على مسيرة أربعة عشرة يوما من

- Voyages d'ibn Batoutah, tex-، ۱۹، من ۱۹۰، جس۲، من ۷۰۱ te arabe accompagné d'un tradution par G. Defremery et le D R B. Sangiunetti, Paris, 1949, tome IV, p, 390.
- (٢) ابن بطوطه ر، جـ٢، ص١٩٦، التسرجسمسة الانجليسزية لجيه، ص ٣٢٢ زاغسزى، قسرتهسا دلافوم.Delafosse ، يدبورBioura ، وقد اوضح لنا ليبسر Lippert انهما تغس القبرية التى مسماها بارث Barth تورسنغسه أو سنغما ssangha جنوب شسرق باسميكونو أو Bacikonnou - الترجمة الانجليزية لرحلة ابن بطوطه ر، ص ٣٧٨، هامش ٩.
- (٣) كارسخو اعتبر دلافوس Delafosse انهما هي Kara- Sakho أي سوق كارا اقريبة من وتواجه ناحية كونجوكوروالKongokuru الحالية، على الضفة الشمالية من النيجر على مسافة شمال كارا Kara ، جب الترجمة الانجليزية لرحلة اين بطوطه، من ٢٧٨، هامش ١٢.
- (2) ربط ابن بطوطه بين التيجر والنيل. (ربسا عن طريق بحر الغزال) قابن بطوطه على الاقل كمان يستنق اقل وجهتى النظر خطأ التي كان معتقدا فيهما قبل اكتشافات منجو باركMungo والادريسي، يتبمه ليون الافريقي وكشير من الجغرافيين الاوروبيين الاوائل (القدامي) تخيلوا أن النيجر يتساب غربا (ناحية الغرب) وقرنوه بنهر الستغال، الترجمة الانجليزية لرحلة ابن بطوطه، من ٢٧٩ و هامش ١٧.
  - (٥) ابن يطوطه، جـ٢، من ١٩٢٠ الترجدة الانجليزية ، ص ٣٢٢.
- اسم صنصوة الذي اطلقه ابن بدارانه على مجرى يقع على بعد ١٠ أميال شمال مالي، وجد بارت Niamina . ان الاسم لابزال بطنق على الراقد الصغير الذي يتصل بالنيج بخت نيامينا Niamina . جب، التوجمة الانجليزية لرحلة ابن بطوطه، ص٣٨٠ هامش ١٩ .

الطريق من مالي إلى ميمة :

ومن مالى (العاصمة) يصف الطريق إلى ميمة. فمن مالى يصل إلى خليج كبير يخرج من النيل (النبجر) ، لايعبر إلا في المراكب، وذلك المكان يمتلئ بالبعوض، ولايستطيع أحد أن يمر بهذا الموضع إلا بالليل. ثم قرية قرى منسا<sup>(1)</sup> ، ويستمر الطريق من قرى منسا إلى ميمة<sup>(٢)</sup> ، في منطقة يتوفر فيها الماء في آبار خارجها.

يلى ذلك مدينة تتبكتو وبينها وبين النيل (النيجر) أربعة أميال<sup>(٢)</sup>، ومنها أبحر ابن بطوطة في النيل (النيجر) نزولا من تنبكت إلى كوكو التي يصفها بقوله : دوهي مدينة على النيل من أحسن مدن السودان، وأكبرها وأخصبها فيها الأرز الكثير، واللين والدجاج، والسمك، وبها الفقوس العناني الذي لانظير له .....<sup>(3)</sup>. ثم ينحدر النيل (النيجر)، من كوكو إلى دمولي،<sup>(٥)</sup> وهي

- (١) ابن بطوطه الرحلة، طبعة التجارية، جـ٢، ص ٢٠٦، الترجعة الانجليزية لجب، ص ٣٣٣. قرى منسا حدد دلافور Delafosse موضعها قريبا من قريتي كوكرى Kokri ومسمن Massamane الحاليتين، شمال شرق منسنديج Sansanding وليس بعيدنا من المكان السابق الذي حط فيه ابن بطوطه في كارسخو. جب، الترجعة الانجليزية لرحلة ابن بطوطه، م ٢٨١، هامش ٢٩.
- (٢) يبدو أن ميمة كانت احدى المدن الرئيسية في النطقة التي ذكرها ابن بطوطه اعلاء عجت اسم زاغة. وفي المصور اللاحقة قان هذا الاسم قد اطلق على المتطقة اعلى البحيرات (وربما كانت عنوى البحيرات ايضاء وطبقا لبارت Barth فان موضع ميمة لايزال موجودا، برغم انه اصبح قفراء على بعد أميال قليلة غرب Lere جب، الترجمة الاتجليزية لرحلة ابن مطوطه، ص ٣٨١، هامش ٣٠.
  - (٣) ابن بطوطه، الرحلة، جمة ص ٢٠٦ الترجمة الاتجليزية، ص ٣٣٣.
  - (٤) ابن بطوطه، الرحلة جد؟ ص ٢٠٧ : الترجمة الاتجليزية لجب، ص ٢٣٤.
- (٥) ومولى على ماييدو وهي الاقليم الذي اصبح اسمه فيما بعد مورى Muri على الضغة الشمالية للنيجر قرب Niamey وكسانت Qumbri تنسخل الضبغة المقمابلة (وربما كسانت Qumburni التي تكلم عنها ابن بطوطه). جبه، الترجمة الاتجليزية لرحلة ابن بطوطه، من ٣٧٩، هامش ١٤.

مدينة من بلاد الليميين<sup>(1)</sup> وهي أخر عمل في دولة مالي<sup>(٢)</sup>. **نيل السودان** :

مما تقدم رأينا أن ابن بطوطة يسمى نهر النيجر في قلب السودان الغربي بالنيل وكان النيل هو نهر السودان، وهو مفهوم كلمة النيجر باللاتينية. والحقيقة أن النيل يعتبر العمود الفقرى لوحدة البلاد بالنسبة لتصور الجغر فيين العرب، فبلاد السودان – بالرغم من التسميات والتقسيمات المختلفة التي ذكرت فيما سبق – بلاد واحدة والنيل هو عامل الربط بينها جميعاً من الشرق إلى الغرب.

ولابأس من الإشارة إلى أن بعض الجغرافيين الملمين قالوا بوجود نيل شرقى ونيل غربى. ويقول الأدريسى (الذى ينقله ابن خلدون فى المقدمة فى الفصل الخاص بالجغرافيا)، أن النيل يخرج من جبل عظيم خلف خط الاستواء يسمى جبل القمر، وهذا الجبل يخرج منه عيون كثيرة فيصب بعضها فى بحيرة وبعضها فى أخرى، وتخرج أنهار من البحيرتين، فتصب كلها فى بحيرة واحدة (يسميها ابن سعيد الذى ينقله أبو الفدا) بحيرة كورى<sup>(1)</sup>، وبخرج من هذه البحيرة نهران، يذهب أحدهما إلى تاحية

- (1) الليميون عند ابن بطوطه، (اعتبرهم دلافوسMarquart, Delafosse سكان منطقة (اقليم) كب. ولكن هناك بالرغم من ذلك مايسكن ان يرجح وجهة نظر Cooley من أن الليسميين موادقة للسلم الذين ذكرهم الجغراقيون العرب الاخرون. جب، الترجمة الانجليزية لرحلة ابن يطوطه، من ٢٧٩، هامش ١٥.
  - (٢) ابن بطوماء، الرحلة، جد٢، ص ١٩٦، الترجمة الانجليزية لجب؛ ص ٢٢٣.
- (٣) أبو القداء تقريم البلدان، ص ١٥١، ص ١٥٤-١٦٣ يقول نقالا عن أبن سعيد: البحيرة (أى يحيرة كوري)، (تشاد) ( إسط افريقية، هي التي يخرج منها نيل مصر ومصبه البحر الشامي بحيرة أروم (البحر المتوسط، ونبل مقدشو رمصبه في البحر الهندي (المحيط الهندي)، وتيل غانة ومصبه في البحر الهندي (الحيط الهندي)، وتيل غانة ومصبه في البحر المحيط.

الشمال، ويمر يبلاد البوبة.. ويسمى بيل مصر، ويدهب الآخر باحية المغرب إلى أن يصب في البحر المحيط وهو بهر السودان (نيل السودان)<sup>(1)</sup> وهو يشبه النيل في ريادته ونقصانه وفلاحة أراضية<sup>(1)</sup>، وربما كان هذا التشابه هو السبب في تسميته بالنيل

وهكذا لم يفرق الكتاب العرب بي مهرى النيجر والسنغال بل أطلقوا عليهما معا اسم نيل السودان. ولكن الحسن الوزان يعتبر المؤلف الوحيد الذى ذكر نهر النيجر في كتابة قوصف أفريقية، ، وفي ذلك يقول «في وسط أرض السود يمر نهر النيجر، الذى يبدأ من صحراء تسمى سو Seu حيث ينخرج من بحيرة كبيرة، وطبقا لما يؤكده الجغرافيون عندنا فان النيجر هو فرع من النيل حيث يختفي تحت الأرض ثم يخرج منها ثانية ليكون البحيرة<sup>(T)</sup>.

- (1) ابن خلدون، المقدمة، طبعة التجارية، من ٤٧-٤٨، الترجمة الانجليزية لروزنتال من ١٠١. إما الممرى في دمسالك الابصارة فيقول عن النيل د.... وحدتني الشيخ التبت سعيد الذكالي (وهو عن أقام بمالي خمسا وثلاثين منة، مضطربا في بلادها، مجتمعا بأهلها، قال، المستفيض ببلاد السودان أنام بمالي خمسا وثلاثين منة، مضطربا في بلادها، مجتمعا بأهلها، قال، المستفيض ببلاد السودان أنا النيل في أمله ينحدر من جبال سود تبان على بعد كأن عليها الغمائم. ثم يتفرق عن النيل مع المحرى في يتمالي المعرى في مسالك الابصارة فيقول عن النيل د.... وحدتني الشيخ الثبت سعيد الذكالي (وهو عن أقام بمالي خمسا وثلاثين منة، مضطربا في بلادها، مجتمعا بأهلها، قال، المستفيض ببلاد السودان أنا النيل في أصله ينحدر من جبال سود تبان على بعد كأن عليها الغمائم. ثم يتفرق نهرين، يصب أحدهما في البحر المحيط إلى جهة بحر الظلمة الجنوبي، والأخر يصل إلى مصر معري يعسب في البحر الثامية.
- قال الشيخ سعيد الدكالى : دولقد توغلت في اسفارى في الجنوب مع النيل فرآيته منفرقا على سبعة أنهر، تدخل في صحراء منقطعة تم تجتمع تلك الأنهر السبعة وتخرج من تلك العسحراء بهرا واحدا مجتمعا، كلا الرؤيتين في يلاد السودان. ولم اره لما اجتمع بالصحراء لاننا لم ندخلها، اذ لم يكن بنا حاجة إلى الدخول إليها.
- العسموي، مسالك الأبصار في ممالك الامصار، تشو وتحقيق أحصد زكي، طبعة دار الكتب، ١٣٤٢هـ / ١٩٢٤ م، حدا ، ص ٧٠ - ٧١. (٢) الدمنقي، نغية الدهر ، ص١٠٠.
  - ۲) ليون الأفريقي، دوصف افريقية بالفرنسية، حدا ، من ٥ يقول السن

"Au milienw : la terre des Noirs passe le fleuve Niger qui commencé dans un desert appelé seu, et ou il sort d'un grand lac, d'aprés ce qu'affirment nos geographes le Niger est une branche du Nil qui se perd sous la terre et en ressort pour former ce lac.

البيجر، وأنم منجز بارك عن طريق السنال وغمبيا للوصول إلى بأماكو، وانفق عدة أشهرتعلم خلاليا المانديجو لغة أهل البلاد. وعقب ذلك انضم إلى مجموعة من بتجار الرقيق وسار معهم في اقليم غامبيا على طول مجرى المهر إلى أن وصل إلى بيسانيا Pisnnia ، وهي مركز بتجارى كان يقع على غمييا على بعد ٢٠٠ مبلي من النهر، ومنها استمر في طريقه شرفا، بعد أن تغلب على كثير من الصعوبات وفي ٣٠ يوليو ١٧٩٦ ، وصل إلى مدينة سيجو الSeg عاصمة البمبر، حيث رأى النيجر، الذي يصفه بهذه الكلسات، ( رأيت بسرور لاتهالي الهدف الأساسي من بمثنى) يتمثل أمامي في عظمة النيجر، الذي بتلألاً مع شمس الصباح، والذي يبلغ عرضه مثل عرض نهر التيمز Thames عند وست منستر West munster . والذي يتدافق ببطء ناحية الشرق... أن الدفق تهر النبجر ناحية الشرق .. لم يثر دهشتي حيث كتت متردنا كثيرا بصدده منذ تركت أوربا، ذلك رغم أنني كنت أفضل دائما الاعتقاد بأنه يجرى في الانجاء للضاد ، ولذلك فقد كنت اعدد الاستعلام عن هذا النهر، خلال نقدمي، وقد تلقيت من سودان Negroes من أم منتلفة، تأكيلا واضاحا أن المسار العام لهذا النهر تاحية شروق الشمس، الأمر الذي لم يترك في ذهني أي شك ...؛ ومن سيجو Segu انتجه بارك إلى Silla حيث انهي رحلته هناك، وقرر العمودة، وبصل إلى قرية كسملية Kanialia ، في الحسوض الأعلى لنهسر السنغسال.... ومن Kamalia اتضم بارك إلى قافلة من جمار الرقيق واتخذ طريقه إلى ساحل غرب افريقية ليصل من هناك إلى الجلدراء وقد قويل عند عودته بفتور شديد - فنشر جيمس رنلJames Rennel كتابا بعنوان رحلات Travels ناقش فيه دانه من المستطاع التكهن ان نهر النيجر أو كما يسمى نهر جولبيا Joliba يتنهى إلى بحيرات في الجزء الشرقي من أفريقية وأن هذه البسيرات تقع في غانة رويجارة، ولهذا قرر بارك أن يذهب إلى منطقة وجمارة التي تبعد ٢٠٤، ١ ميلي عن سبجوء لرؤية هذه البحيرات، رغم أنه كان يعتقد أن النيجر ماهو الا راقد من نؤر الكنفو، وانه يتقرع من النهر الأخير عند معميه. وعلى أية حال فقى 1 ماية ١٨٠٥ قام بارك برحلته الثانية ورافقه حوالي 14 شمنصا بدأوا رحلتهم من بيسانيا Pisania وشرقوا في الجاء النبجر حيث كان بأمل بارك في الوصول اليه قبل بدء الفصل المطير، غير أن أمله لم يتحقق، ورممل إلى بمباكر Bambakoo في ١٩ أغسطس بعد أن يقى من رجاله احياء احدى عشر فقط .. ومن سيجو واصل بارك سير. في نتمر النرجر إلى أن غرق هو ورجاله عند جنادل بيسا، بعد أن قام بدور كبير في كشف نهر النيحر. رحلة كشفية ذات شتبن للوصول إلى النيجو، احدهما البحرت عن طريق الكنغو Congo عنت

رحلة كشفية ذات المتبن للوصول إلى النيجو، احدهما البخرك عن طريق المنطو الي النيك مست فيادة كابتن Tuckey والأخرى تقدمت شوقا من ساحل غوب المريقية متخذه طريقا بريا وتخت

خيرات البلاد : غلات معدنية : التسبر :

كان التبر أهم غلة عند السودان (وعليها يعولون صغيرهم وكبيرهم) (١) (ولكن في القرن التاسع عشر كانت معادن الذهب تقترب من النغاذ وكان الانتاج ذو قيمة قلبلة) (٢) . ونسجت الأساطير حول الذهب، وفي ذلك يقول قيادة كايتن Campbell هذه الرحلة لم تنجع ولم يعد أحد من رجالها، هذا ويجب أن نلاحظ أنه رغم أن خط سير الرحلة السابقة قد وضع على أساس افتراض أن نهر التيجر بعسب في نهر الكتغب والاأنه في عبنام ١٨٠٣ قسد نشسر أحمن العلمساء الالمان ويدعى رتشمارد في مجلة "Ephémerides" رأيه وهو يتسخسمن أن نهسر النيسجسر بعب في خليج غسانة رأن (Geographiques) الانهمار الموجودة على هذا الساحل والمعروفة باسمةOil rivers ماهي الا فروع لدلنا هذا التهر. - رفى عنام ۱۸۲۱ قنام كسابتن كالابرتون Clapperton واودنس Audney برحلة من طرابلس والجمهوا غيبها إلى السودان مع قاقلة من التجار. ومن هناك رحل كلا يرتون عام ١٨٣٤ في بحيرة تشاد حيث أثبت أن نهر النيجر لايصب فيها، كما قام بعدد من الرحلات في منطقة سكت Sokoto . – وعقب ذلك حاول كلابيرتون سنة ١٨٢٥ أن يصل إلى نهر النيجر عن طربق ساحل غانة وفي هذه المحاولة بجمع في الوصول إلى بيسما Busa واستطاع أحد رفضاء كالإيبرنون وهو ردشارد لاندر Richard Lander أن يهبط في النيجر الاطى حتى بلغ محليج غانة منة ١٨٣٠ ، وبذلك تأكد لديهم أن النيجر لايصب في تشاد أو النيل. H.J. Wood, exploration and discovery, London, 1951, pp, 131-132-133-134-135-136, Bovill the golden trade of the Moors, Chapter 20, p. 208. ريمون فيرون، الصحراء الكبري، ترجمة الذكتور جمال الدين الدناصوري، ص ١٣١. (١) الادريسي، صفة المرب، ص ٨، الترجمة الفرنسية، ص ٩ ، والتير هو الفتات من الذهب والفضة أبل أن يصاغاً: فاذا صيغا فهما ذهبا وفضة، والتبرما كان من الذهب غير مضروب فاذا ضرب دتانير فهو عين، ابن منظور، لسان العرب، طمة بيروت، جد. م من ٨٨

(2)Bovill, The golden trade, p. 201.

ابن الققيه عن بلاد غانة أنه كان «ينبت فيها الذهب ببانا في الرمل كما ينبت الجزر ويقطف عند بزوغ الشمس»<sup>(1)</sup>. هذا بينما يقول نص البيروني : «وقد يضاف إلى ماقلنا من أساطيرا خرفي نبت الذهب في تلك البراري كالخرز وأنه لايعثر عليه إلا عند طلوع الشمس بلمعان شعاعها عليه»<sup>(٢)</sup>.

وفي القرن الثامن الهجري، نجد العمري (يكتب في سنة ٧٣٨هـ)، في كتابه مسالك الأبصار يذكر نفس الرواية عن نبت الذهب، ولكته يضيف أن هذا النوع من الذهب يوجد في وقت الربيع عقب هطول الأمطار حيث ينبت في مواقعها، وله ورق شبيه بالنجيل أصوله التبر<sup>(٣)</sup>.

ورغم عدم صحة هذه الرواية، فهي تعبر عن كثرة الذهب في بلاد غانة التي أطلق عليها الكتاب اسم فأرض الذهب، أو «معدن الذهب» .

وتطورت الرواية عن النباتات التي تمنع الذهب في ألف ليلة وليلة، وفي ذلك تقوم الرواية وصل Boluqqiya إلى جزيرة صغيرة يبلو أن سهلها وجبلها مكونان من البلور. ورأى فيها العروق التي يصنع منها الذهب، وأشجار غريبة لم ير مثلها أبدا في رحلاته، وكانت لزهورها لون الذهب. ورسا Bohqqia في هذه الجزيرة، وتنزه فيها حتى المساء، وعندما هبط الظلام، أخلت زهور الجزيرة تلمع مثل النجوم. وسحر Bohqqiy بما يراه على هذه الجزيرة وقال: قأن

 (١) ابن الفقيه، مختصر كتاب البلدان، طبع ليدن سنة ٢٠١٣، ص ٨٧، باقوت، معجم البلدان، جدا، ص ٨١٢، القزويني، أثار البلاد وأخبار العباد، طبعة بيروت سنة ١٩٦٠، ص ١٨.
 (٢) البيروني، كتاب الجماه في معرفة الجواهر، طبعة حيدر أباد الدكن ١٣٥٥هـ.. ص ٢٤٠.
 (٣) العمري، مسائل الاصار، الترجمة الفرنسية، لديمومين ص ٧٠ - ٧١، القلقشندي، مسبح الاعشى، جد٥. ص ٢٨٩ - ٢٩٠. زهور هذه الجزيرة هى تلك التى عندما تجففها الشمس وتسقط على الأرض وبخملها الريح تتجزأ تحت الحجارة، وتصبح أكسيرا، وعند ذلك يجمعونها ويصنعون منها الذهب<sup>(1)</sup>. أما الرواية السودانية – التى أمدنا بها السحرة كمايقول دلافوس Delafosse فهى تتكلم عن أمطار من الذهب جعلها تسقط على وكد ثعبان كمب المقدس<sup>(1)</sup>. وتوجد معادن التبر (فى غانة)، حول مدينة كوغة، وهذه المدينة كما يقول البكرى هى فأكثر بلاد السودان ذهباه<sup>(1)</sup>. ويوجد أيضا فى مدينة غياروا<sup>(3)</sup>. وببلاد القروبين أيضا معادن الذهب، ترابه أحمر، ويستخرج كما يستخرج الحديد والرصاص والنحاس والفضة<sup>(6)</sup>، حيث يحفر فى معادن الذهب الحقوة عمق قامة أو مايقاربها بها فيوجد الذهب فى جنباتها، ربما يوجد مجمعا فى سقل تلك الحقاير<sup>(1)</sup>.

ويوجد التبر في ونقارة، وهي كما وصفها الأدريسي، جزيرة طولها ٣٠٠ ميل وغرضها ١٥٠ ميل يحيط بها النيل من كل جهة (وكان نيل الأدريسي يسير من الشرق إلى الغرب وكان يشبه بالتأكيد نهر السنغال)<sup>(٧)</sup>، وفي شهر أغشت (أغسطس)، عندما ترتفع حرارة الشمس، ويفيض النيل، يغطي هذه الجزيرة لمدة معينة، ثم يأخذ النيل في الإنحسار والجزر، والظاهر أنه عندما تفتر

(۱) العمرى، مسالك الايعبار، الترجمة الفرنسية لديموبين.
Additions, p, 253, p, 71, note 2.
(2) Delafosse, Les Negres, 1927, p, 69.
(٣) البكرى، المقرب، من ١٧٩ ، الاستيصار، من ٢٢٢.
(٤) البكرى، المقرب، عن ١٧٢ ، الاستيصار، من ٢٢١ .
(٤) المحري، مسالك الايصار، الخطوط، من ١٧٩ ، القلقشندى، صبح الاعش جـ٠ ، مم ٢٨٩ -- .
(٢) المحري، مسالك الايصار، الخطوط، من ١٧٩ ، القلقشندى، صبح الاعش جـ٠ ، مم ٢٨٩ -- .

(7) Bovill, the golden trade of the Moors,p, 194.

قوة الماء الحامل للدهب باقترابه من المستواة فيعجز عن حمله ويحلبه للرموب كما يفهم من رواية البيروني<sup>(١)</sup>، ويأتى الناس من بلاد المسودان إلى تلك الجزيرة يبحثون عن التبر الذي تركته المياه خلفها، ويبقون هناك حتى يرتفع الماء من جديد<sup>(٢)</sup>.

ويرجع المحدثون أن تكون وبخارة الأدريسي هي حقول الذهب في بامبوك وبيط، وحقول الذهب هذه لاتقع على جزيرة ولكن البلاد التي توجد فيها تقطعها الأنهار من جهات كثيرة، في الشمال السنغال وفي الغرب الفلمة وفي الشرقة النيجر، وفي الجنوب التينكسو Tinkisso حتى أنها تصبح قرية جدا من كونها جزيزة. ولايزال الذهب يستخرج بانتظام بين أرتفاع وانخفاض الفيضانات من يناير حتى مايه تماما كما وصف الأدريسي وأخيرا فان جزءا من البلاد لايزال يطلق عليه جنجارة Gangara جونجارة Gwangara، جبنجارة

(١) البيروني، كتاب الجماهر في معرفة الجواهر، الطبعة الأولى حيفر أباد الدكن سنة ١٢٥٥ ، س
 ٢٣٦ (في ذكر اخبار الذهب ومعادنه) .

٢) الادريسي، صفة المغرب، ص ٨، الترجمة الفرنسية، ص ٩.

ويذكر المدرى في كتاب التعريف بالمعطلح الشريف، م ٢٧، رواية عن الذهب شبيبهة بما ورد في الادريسي، يقول: «ونبات الذهب بها (اى بمالي)، يدأ في شهر أغششت (أغسطس) وذلك عند أخذ النيل في الارتفاع والزيادة قاذا اتحط النيل تتبع حيث ركب عليه من الأرض فيؤخذ منه ماهو نبات يشبه النجيل وليس به فمن قراميه الذهب ومنه مايوجد كالحصى والأول اقحل واخلص واقوم في العيارة.

(2) Bovill, the golden trade of the Moors, p. 194.
وضع ليون الافريقي وتجارة في الهوسا. كتب جونجارة Guangara تعساقب من أعلى من ناحية Guangara تعساقب من أعلى من ناحية الجنوب الشرقي زنفارة Zanfara وهي مأهو له بالسكان، ويوجد ملك يحكمها يمتلك حامبة من سبعة الافير من الرماة وحمسة الاف من القرسان، وهو يحمل على دخل كبير من التجار وم الضرائب التجارية.

وينطبق أيضا على بامبوك – بيط Bambuk-Bure مامرده لنا الكتاب المتقدمين عن التجارة. فالسنغال بملاً جميع الاشتراطات الى توفرت في النهر الذي كان مسرحا للتجارة الصامتة Silent trading وكان النساء يحصلن على الذهب من حفر لايمكن أن تكون إلا مكامن في الأرض قال ياقوت (توفي

- وقد يعنى هذا أن وتجارة كانت جنوب شرق زنقارة أو أن زنفارة كانت جنوب شرق وتجارة. وهذا لعدم وضوح قد حير الكارتوجرافيين الذين قرأره بعضا منهم بالطويقة الأولى والبعض الأخر بالطويقة الثانية. ولكن الجميع حتى نهاية القرن الثامن عشر وضعوا ونجارة في الهوساء على بعد متات من الأميال شرق المكان الذي تنتحى إليه، وهكذا فانهم عمقوا جوانب الفسوض الذي كان يحيط يشخصية ونقارة.
- -- ولكن ليون كان لديه أكثر من ذلك ليقوله عن ونقارة كتب يقول: كان سكانها أغياء جدا وكانت لهم بخارة مستمرة مع البلاد المتاحمة، وكانت تفع إلى جنوبهم منطقة وفيرة بالذهب حتى أن تجار جوتجارة Guangara كانوا غالبا يرتحلون إلى هذه المنطقة الوفيرة بالذهب، ونظرا لأن الطرق كانت قامية وصعة حتى أن جمالهم كانت لاستطيع أن تخترق هذه الطرق لانهم كانوا يحملون ملمهم على ظهور العبيد. وتأكيد ليوعلى غنى ويجارته Bangara يدل على أنه كمان يعتقد انه يعمف ونجارة الادريسى: ولكن كان هناك فرقا. بينما كانت الأخيرة (أى ونقارة الادريسي) منتجة للذهب غان وجمارة ليوكنت تخصل على ذهبها من الجنوب، (كما قال أخرون) بلاد والذبابه.
- ونظرا لان ليون قد جاء من القرب، حيث رأى جزما كبيرا من بجمارة الذهب، فان وضعه لوبجمارة، ومن حيث وضعها مدهش حقا. ومن المحتمل أن الخطأ قد نشأ من ازدواج معنى اسم وتجمارة، ومن الخلاف بيا على تسعي وحلى بلد مسعما. وفي الهسوسما فسقمد كمانت هناك جماليسات من الغلاف بيما على تسعي وحلى بلد مسعما. وفي الهسوسما فسقمد كمانت هناك جماليسات من الغلاف بيما على تسعي وحلى بلد مسعما. وفي الهسوسما فسقمد كمانت هناك جماليسات من الغلاف بيا على تسعي وحلى بلد مسعما. وفي الهسوسما فسقمد كمانت هناك جماليسات من الغلاف بيا على تسعي وحلى بلد مسعما. وفي الهسوسما فسقمد كمانت هناك جماليسات من الغلاف بيا على تسعي وحلى بلد مسعما. وفي الهسوسما فسقمد كمانت هناك جماليسات من الغلاف بيا عشر طبقا لبارث Barth كنوا يعرفون محليا باسم وبخارة أو وبخراوة وعندما كان ليوفي زنقارة القرن التاسع عشر طبقا لبارث العامة كانوا التجار الاساميين في كنسينا Kaisina وفي زيقارة القرن التاسع عشر طبقا لبارث Barth فانهم كانوا التجار الاساميين في كنسينا ورفي زنقارة القرن التاسع عشر طبقا لبارث ويما كانوا ناسا مهمين في عصر ليوء وعندما كان ليوفي زنقارة ريحا سمع عن جالية من الونجارة أو المادنجو في مكان ما إلى الجنوب الشرقي كانوا يتاجرون في ومعار بيا سمع عن جالية من الونجارة أو المادنجو في مكان ما إلى الجنوب الشرقي كانوا يتاجرون في ويحا سمع عن جالية من الونجارة أو المادنجو في مكان ما إلى الجنوب الشرقي كانوا يتاجرون في ويحا سمع عن جالية من الونجارة أو المادنجو في مكان ما إلى الجنوب الشرقي كانوا يتاجرون في معمر إبعا الذي يوجد في هذه الانحاء، حصوصا في Gwari وربما قاده هذا إلى الاعتقاد انه كان ما إلى جارز الونجازة الإدرسي Bovill, the Golden trade of the Moors chapter الذي يوجلوني الرجازي الرجازي ورباي المولي إلى إلى العنقاد اله وربي المروي ورباي المولي المولي المولي المولي المولي المولي وربيا وربي وربي وربي المولي المولي إلى المولي الونواية الادرسي وربود في مكان ما إلى الجنوب المولي وربود في المولي الونواي المولي وربود في معالي مولي أو المولي وربود وربولي وربود وربولي وربود وربولي وربود وربولي وربود وربولي وربود وربود وربود وربولي وربود وربولي وربود وربولي وربود وربولي وربود وربولي وربولي وربود وربولي وربود وربولي وربولي وربولي وربولي وربولي وربولي وربولي وربولي وربود وربولي وربولي ور
  - ليون الأفريقي توصف المريقية، بالفرنسية، جد؟، من ٤٧٨-٠٤٧٩.

سنة ٦٢٦ هـ/ ١٢٢٩م)، أن أصحاب المعادن يسكنون فيها<sup>(١)</sup>. غلات زراعية : **الأبنسوس** :

ويوجد بغانة كما يقول البكرى الأينوس الجيد الجزع، وهو أكثر نيات أرضهم ومنه يحطبون(<sup>(1)</sup> .

ويذكر محمود كعت صاحب اتاريخ الفتاش، أنه يوجد في أرض مملكة مل اشجرة كور التي لاتوجد مثلها في الأرضين من التكرور إلا أرض برك<sup>(٣)</sup>، ووجدت كذلك في أرض سنغي شجرة كنكو ويستخدم خشبها في البناء<sup>(٤)</sup>.

وإلى جانب ذلك وجد أيضا ببلاد السودان شجرة طويلة الساق دقيقة تسمى تورزى (توريرى عند صاحب الاستبصار) ، وهى تنبت في الرمال، ولها ثمر كبير منتفخ، داخله صوف أبيض، تصنع منه الثياب والأكسية، ولاتؤثر النار

- Bovill, op, cit, pp, 194 195.(١) ياقوت، مسجم البلدان، جدا ، ص ٨٢١.
- (٢) البكرى ، المغرب ، حر١٧٧ ، ووالايتوس شجر كقطعة حجر على رأسه نبت أخضر وخشمه حملب جدا لايقف على الماء بن يرسب وهو أشبه خشب بالحجر. قال الشيخ الرئيس اذا وضعته على المحبر فاحت منه رائعة طيبة ويبطو الفشاوة والبياض اذا حل بماء واكتحل به واذا احرقت نشارته على طابق لم غسلت واكتحل به ينفع من الرهد اليابس وجرب العين رقال غيره ينفع من المراد اليابس وجرب العين رقال غيره ينفع من المرات حرق النار ويحل نفيخ البعان واكتحل به ينفع من الرهد اليابس وجرب العين رقال غيره ينفع من المرات حرق النار ويحل نفيخ البعلن والله الموقق. القروبني، عجالب المحلوقات والحيوانات وغرالب الموجودات، عامش على كتاب حياة الحوان الكبرى للذميرى، طبعة سنة ١٩٦٢، حد٢ ، ص ٤
   (٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، ص ٢٩ ، والترجمة المونسية لدلافوس وهوداس، من ١٢.
   (٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، ص ٢٩ ، والترجمة المونسية لدلافوس وهوداس، من ١٤.
   (٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، عن ٢٩ ، والترجمة المونسية لدلافوس وهوداس، من ١٢.
   (٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، عن ٢٩ ، والترجمة المونسية لدلافوس وهوداس، من ١٤.
   (٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، عن ٢٩ ، والترجمة المونسية لدلافوس وهوداس، على ١٤.
   (٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، عن ٢٩ ، والترجمة المونسية لدلافوس وهوداس، عن ٢٤.
   (٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، عن ٢٩ ، والترجمة المونسية لدلافوس وهوداس، عن ٢٤.

# فيما صنع من ذلك الصوف من الثياب<sup>(١)</sup>. ا**لرقيـــق** : يعتبر الرقيق من أهم حاصلات السودان. (وعن الرقيق – الخدم) انظر فيما

بعد القصل الخاص بانتشار الإسلام في بلاد السودان.

(١) البكري، للغرب، من ١٧٩.

المفروض أن سكان الصحراء من العناصر البيضاء (البرير) . لكن المروف تاريخيا أن الصحراء وواحاتها كانت منذ أقدم العصور، معموره بجماعات من الأحابش (الأليوبيين) المخلطين<sup>(1)</sup> وهم السودان حسب تقسيس بعض المحدثين<sup>(٢)</sup> .

وهم أناس أصحاب بشرة ضاربة للسواد Au visage brulé نتيجة لعامل البيئة، إذ أسودت بشرتهم بفعل حرارة الشمس. وهم من نحاتي الصوان المهرة، ويقومون بزراعة النخيل في الواحات<sup>(٣)</sup>، وكانوا يعيثون في ظل مناخ قاس فيما يبدو ومثل اليوم<sup>(1)</sup>. ويدو أنهم كانوا يقطنون السفح الجنوبي للأطلس ويريد البعض العثور على أحفادهم في الجماعة المورفة بالحراتين "Harratin" في واحات الغرب، وكانت يينهم وبين البيض (البيضان) علاقات وثيقة<sup>(م)</sup>. وكان هذا العصر يسكن مورطانية<sup>(1)</sup> بأجمعها من أول Tiris وكذية أجيل Kediat (1) Julien, Histoire de L'Afrique du Nord, Paris, 1915, p. 160, H. Terrasse, Histoire du Macoc, tome I, p. 2 II.

(٢) أبد سعد زطول، تاريخ المرب البربي، ص ٥١.

(۳) جوليان، تاريخ شمال افريقية، بالفرنسية، من ۱۹۰. De la chapelle, Esquisse d'une histoire du sahara occiden- (۵-٤) ، Hartani (المترحزية, Hespéris, tome XI, 1930, Fax I-II, p, 39. André Adam, le اسم اعملي لسوطان واحات جنوب مراكش Hraten رجمعها حراتين costume dans quelques tribus de L'Anti-Atlas, Hespéris,

الأأ<sup>(1)</sup> ، والحوض<sup>(٢)</sup> ، وثنية النيجر. غزو البربر الرحل الصحراء : صنهاجة أهل اللثام. :

ويعتبر يربر صنهاجة الملثمون من أقدم سكان الصحراء، وقد أصحروا عن الأرياف - تبعاً للنصوص العربية - والعمران، وهجروا التلول منذ دهور قبل الفتح الإسلامي<sup>(٣)</sup> وسكنوا القفر وراء الرمال الصحراوية بالجنوب، «صاروا، ما بين بلاد البربر وبلاد السودان حجزاه<sup>(١)</sup>. (ونكتفى بهذه الإشارة هنا إلى صنهاجة منعالجها فيما بعد).

هذا ويحدد الكتاب المحدثون بناء على ذلك سكنى البربر، أهل البلاد حاليا في الواحات والصحراء بالعصر الروماني بعد أن احتلت روما البلاد، ومع توسع الاستعمار الروماني الذي استولى على الأرض الخصبة في الشمال مما ترتب عليه التجاء اليربر إلى الأقاليم الجنوبية الفقيرة في الصحراء، وذلك ابتداء من أواخر القرن الثاني الميلادي<sup>(م)</sup>.

- (۱) امتطقة شمال وشمال غرب ادرارد.De la chapelle, p, 36, note 2. الكلية من الفحل
   كتا. ويقال كلت الأرض تكتو كذوا وكدوا، فهي كادية اذا ابطاً نبائها.
- والكدية الأرض المرتشعة، وقيل: هو كل شيء صلب من الحجارة والطين «لسان العرب» ، جـــ ، من ٢١٦.
- (٢) عبارة ساحل المودانية تعنى المنطقة الواقعة بين المنتقال الأعلى والنيجر الأوسط، واقليم الموض يكون الجزء من المسحراء الذي يقع مساشرة شمسال المماحل نفس المرجع الممايق، من ٢٩، عامش٦.
  - (٣) ابن خلدون ۽ المير، جـ٦ ، من ١٨١.
  - ٤) إن خلدون ، نفس المصدر السابق.
  - (\*) أ.د. سعد زغلول: تاريخ الغرب العربي، من ٥٢ ~ ٥٥

وكان لانتشار الجمل واستخدامه على نطاق واسع أثره في إنسيال البربر إلى الصحراء «وتوغل الجمل والبربري، وأحدهما يحمل الأخر إلى الصحراء. وتغلب الرحل البيض على السود المتوطنين»(١).

وأبتوطن البربر بكثرة جماعاتهم من الشمال، الصحراء كلها تقريبا حتى "inchiri" ، و "Khat" ، والحدود الشمالية للحوض<sup>(1)</sup> وفيما بعد فتحت هذه الهجرة الطريق أمام قبائل أخرى استطاعت، بفضل عددها، أن تتغلب رويدا رويدا على صحراء المغرب وأن ندفع الوطنيين (atuoctones) نحو الجنوب. ويبدو أن هذا الغزو قام غالبا على طول الحيط، ومن منطقة درعة وتفللت نحو الحوض وثنية النيجر<sup>(0)</sup>.

#### زناتسة :

ومنهم بالمغرب الأقصى أمم أخوىه(١)

ويوجد بطون منهم في واحات الصحراء، مثل : بنوواركلا، في واركلا (على يعد ثمان مراحل جنوب يسكره في جنوب المغرب الأوسط)، وسكانه في عصر ابن خلدون (القرن ٨ هـ/ ١٤م)، إلى جانب بني واركلا، أعقاب أخوانهم من بني يفرن ومغراوة<sup>(٢)</sup>.

وفى قصور توات (على بعد ثلاثة مراحل قبلة سجلماسة)، وتمنطيت، وتيكارين، وتامبيبت، وليكدارارين<sup>(٢)</sup>، يوجد بنويامدس (وهم بطن من بطون بنى وماتوا من زناتة)، ووتطغير، ومصاب وبنى عبد الواد وبنى مرين، وهم أهل عدد وعدة لاكما يقول ابن خلدون، وفيهم الرجالة والخيالة، ويعتمدون فى معاشهم على بلح النخيل<sup>(1)</sup>، وتوجد قبائلهم أيضا فى تافيلالت (سجلماسة) حيث توجد قبائل مكناسة<sup>(٥)</sup> وفى هذه القبائل التجار إلى بلاد السودان.

اليهسود :

إلى جانب صنهاجة اللثام، وزناتــة، وجد اليهود أيضا فى الصحراء. وتاريخ اليهود فى يلاد المغرب غير واضح تماما. ونعرف عن طريق المصادر الرومانية وجود بعض الجماعات اليهودية فى برقة على وجه الخصوص بين القرنين الأول والثانى للميلاد<sup>(٢)</sup>. (١) اين علدون، المر، جـ٧، م ٢٥. (٣) اين علدون، المر، جـ٧، م ٢٥. (٩) اين علدون، المر، جـ٧، م ٢٥. (٩) اين علدون، المر، جـ٧، م ٢٥. (٥) اين علدون، المر، جـ٧، م ٢٢.

(6) Fage. An introduction to the history of west Africa, Cambridge, 1962, p. 13. وعندما قتح العرب شمال أفريقية في القرن الأول الهجرى (السابع الميلادي) ، وجدوا الجماعات اليهودية في جادوا<sup>(1)</sup> ، وفي قابس<sup>(1)</sup> ، واجد ابيه وأهلها الغالب عليهم اليهود كما يقول الأدريسي<sup>(1)</sup> ، وفي أغمات إيلان<sup>(1)</sup> ، وفي سجلماسة<sup>(0)</sup> .

ويجد في الروايات التاريخية، مكان مرموق لليهود، إذ اهتم الرواة والمؤرخون باليهود فجعلوا لهم مكانة كبيرة في الصحراء، في واحات توات، وتمنطيت (تمنطيطة لدى أحمد بابا)<sup>(1)</sup> وفي وادى درعة، ووادى نون<sup>(0)</sup>.

## صنهاجة (أهل اللثام) :

أشرنا فيما سبق إلى أن بربر صنهاجة من أقدم سكان الصحراء، وقد تعددت قبائلهم من كدالة (جدالة)، ولمتونة (٢)، ومسوفة (٧)، وتربكة وتاوكما وزغارة ثم لمطة (٨) ، مسراته (١) ، وسمسطة ، وشرطة (١٠) ، وازواد وبني وارت ، (١) الاستبعبان من ١٤٤. (٢) اين حوقل، صورة الأرض، جـ1، من ٧٠. (٣) الأدريسي، صفة المترب، ص ١٣٢. (2) الادريسي، نفس المعشر، ص ٦٩ ، ابر القداد تقويم البلدان، جـ ١ ، من ١٢٤ . (٥) البكري، المرب، ص ١٤٨ ، الاستبصار، ص ٢٠٢. (6) De la chapelle, Histoire du sahara occidental, p. 52. ووقام بحركة الجهاد ضد اليهود في توات وتمنطيت في القرن التاسع الهجري / ١٥ م الإمام العالم سحمد بن عبد الكريم المنيلي، وأمر جماعة الملبسوا الآت الحرب، والجمهوا إلى كتائس اليهود فهدموها، ركان من يقتل منهم يهوديا يعطيه سبع مثاقيل. احمد باد. التبكتي، نيل الابتهاج بتطريز الدياج، هامش لكتاب الدياج المقعب في معرفة اعيان المذهب لابن فرحود، طبع مصر، ١٣٢٩هـ، ص ٣٣٠-٢٣١. (6)De la chapelle, Histoire du sahara occidental, p, 52. (٧) ابن خطون، العبر، جدا ، ص ١٨١ (ابن حوقل يكتبها في شكل لموتونا) صورة الأرض جسا من ۱۰۵.

بجلما من صلح. (٨) البكري، المغرب، ص ٢٠٩ ، ابن حوقل، صورة الارض، جدا ، ص ١٠١ (يكتينها في شكل بنو مسوفا) . (٩) ابن الاثير، الكامل في التاريخ، عليمة التجارية، جـ٨، ص ٧٤. (١٠) ابن حوقل، صورة الأرض، جدا ، ص ١٠١ ~١٠٥.

وجزوله<sup>(۱)</sup> . ويني نيتسر<sup>(۲)</sup> .

وقبيلة لمتونة أهم هذه القبائل، وفيهم بطون كثيرة، منهم بنو ورتنطق وبنوصولان وبنوناسجة<sup>(٣)</sup>، وهم ظواعن رحالة، وكانت مواطن لمتونة الأولى فى أقاليم تاجنت ومنطقة أودغست (أودغشت)<sup>(٢)</sup>. وعن هذا الطريق قامت هذه القبائل بعد سنة أربعين وأربعمائة بجهاد السودان المجاورين وحملهم على القبائل يعد سنة أربعين وأربعمائة بجهاد السودان المجاورين وحملهم على والسلام<sup>(٥)</sup>. وكانت قبيلة جزولة ولمطة، تسكن المنطقة التي تمتد من وادى موس إلى مدينة نول لمطة<sup>(٢)</sup>. وبيدو أن مجالاتهم كانت تمتد على الطريق الموصل من تامدلت إلى أودغست<sup>(٧)</sup> في الصحاري الجاورة للبحر المظلم (المحيط الأطلنطى<sup>(٨)</sup>)

وكانت قبيلة جدالة رحالة مابين ادرار مورطانية الاطلنطي (البحر المحيط<sup>(١)</sup>) ، ولذلك فهي أقرب القبائل إلى غانة وصنغانة<sup>(١٠)</sup> .

وأما قبيلة مسوفة فتمتد مواطنها بين أودغست في الجنوب وسجلماسة في الشمال<sup>(1)</sup> ، في صحراء موحشة مقفرة<sup>(٢)</sup> ، قليلة الماء ليس لهم مدينة يأوون إلها إلا وادى درعة<sup>(٢)</sup> والملثمون كانوا يعتمدون في معاشهم على الأبل ، يشربون ألبانها ، ويأكلون لحومها مقددة ومطحونة<sup>(2)</sup> ، إلى جانب تمر الواحات حتى أنهم ولايعرفون البر ولا الشعير ولا الدقيق،<sup>(٥)</sup> ، ولايعرفون حرثا ولازرعا. قوهم بفضل جمالهم يجوبون الصحراء من أدناها إلى أقصاها طولا وعرضا ، ينقلون المتاجر والحضارة إلى قلب الصحراء من أدناها إلى أقصاها طولا وعرضا ، ينقلون المتاجر والحضارة إلى قلب الصحراء والسودان أو يحثون عن موارد المياه البعيدة. وحتى أيامنا هذه لوحظ أن الطوارق (حفدة الملثمين) يقودون قطعانهم من الجمال من الحدود المراكشية من إيجيدى igiudi ومن ربودى أورو Rio de (Co للسقيا من نهر النيجر<sup>(٢)</sup>.

وأهم ما تتميز به هذه القبائل هو اتخاذ اللثام. فوكان لايرى من وجوههم غير عيونهم؟<sup>(٧)</sup> وأصبح اللثام علما عليهم فتميزوا بشعارة<sup>(٨)</sup>، ويبدر أنهم كانوا يتلثمون في الصحراء لاتقاء الحر والبرد كما يفعل العرب<sup>(٩)</sup>. وقبائل (١) ابن حوقل، صورة الأرض، جدا ، من ١٠١ ، ابن بطوطه الرحلة، جدا ، من ١٩٢ ، الترجمة الاتجليزية قيب، من ١٣٧، من ٢٢٠ ، المدى تاريخ المودان، من ٢٥ ، الترجمة الفرنسية، من (٢) ابكرى، المترب، من ١٤٩ ، الامتعار، مر ٢٠٠ . (٢) ابكرى، المترب، من ١٤٩ ، الامتعار، مر ٢٠٠ . (٢) ابكرى، المترب، من ١٤٩ ، الامتعار، مر ٢٠٠ (٣) ابكرى، المترب، من ١٤٩ ، الامتعار، من ٢٠٠ (٣) ابكرى، المترب، من ١٤٩ ، الامتعار، من ٢٠٠ (٢) ابكرى، المترب، من ٢٤٩ ، الامتعار، من ٢٠٠ (٢) ابكرى من المترب، من ٢٤٩ ، الامتعار، من ٢٠٠ (٢) ابكرى معرفل، مسورة الأرض، جدا ، من ٢٠١ ، المكرى، المقرب، من ٢٠٠ (٢) ابكرى معرفل، المترب، من ٢٠٩ ، المتعار، من ٢٠٠ (٢) ابكرى معرفل، المراد ، حدا ، من ٢٠٠ ، المراد ، من ٢٠٠ (٢) ابن حوقل، نفس المعلو، جدا ، من ٢٠٠

(٨) فين مطلوق، المبرد جمالا، من ١٨٩.
 (٩) فين الأثور، الكامل، جمالا، من ١٩٩، الممثلي، تنبة الدفر، من ١٦٤٠.

منهاجة ترفع نسبها إلى العرب إلى حمير<sup>(١) .</sup> توغل صنهاجة في بلاد السودان :

وكثير من قبائل صنهاجة الملئمين زحفت نحو الجنوب، ولقد دفعهم إلى ذلك البحث عن أراض أقل جفافا، وجابوا أكثر المواضع الصالحة للرعى التى كانت تستوطنها الجماعات السودانية، بل ربما أن بعض صعاليك الرمال هؤلاء (كما يسميهم جوليان) قد وصل إلى السودان في القرن الرابع الميلادي ليؤسس دولة غانة<sup>(٢)</sup> والروايات السودانية تؤكد ذلك وتقول أن أصل ملوك غانة من صنهاجة <sup>(٢)</sup>.

وتمكن بربر قبيلة لمطة الوئنيون في النصف الثاني من القرن السابع الميلادي من فرض السيطرة السيامية على السنغي المزارعين على ضفاف النيجر الأوسط<sup>(1)</sup>. ولما كان هؤلاء الغزاة من البرير عادة أقل عددا من الشعوب التي غزوها فانهم امتصوا وعبر الزمن ذابت دماؤهم في دماء أهل البلاد<sup>(ه)</sup>.

وقبائل صنهاجة من الملثمين كما تقول النصوص «الغالب على ألوانهم السمرة»<sup>(1)</sup> إما لعامل البيئة، وذلك لانهم كانوا كلما توغلوا في الجنوب أزدادوا سوادا «لأن الشمس تسامت رؤوسهم مرتين في كل سنة ... فيكثر الضوء

(1) ابن الالير، الكامل، جـ٨، من ٧٤.
 (٢) جوليان، تاريخ شمال افريقية، بالفرنسية، من ١٦٠.
 (٣) محمود كمت، تاريخ الفتاش، من ٢٢.

(4) Fage, an introduction to the history of west Africa, p, 27.
 - ابن خلدون، جدا ، من ١٤١ ، يقدرل عن هوارة ٥... وكمانوا ظواعن وأهلين ومنهم من قطع الرمل وابن خلدون، جدا ، من الما ، يقدرل عن هوارة ٥... وكمانوا ظواعن وأهلين ومنهم من قطع الرمل إلى يلاد القفر وجاوز لمطة من قبائل الملئمين مما يلي كوكو من السودان بنجاء افريقية.
 (5) Fage, op-cit, p, 9.
 (1) إبن الألير، الكامل، جدا، من ٢٦.

لأجلها ويلح القيظ الشديد عليهم وتسود جلودهم لأفراط الحر('').

وإما لامتزاجهم بالسودان، عن طريق الزواج، ويؤكد ابن عذارى ذلك عندما يقول عن ابراهيم بن الأمير ابى بكر بن عمر دأما ابراهيم فلم يعرف أمه وكان أسود الجلدة، (٢) . كما يقول أيضا عن ابراهيم بن الأمير يوسف بن تاشفين....، وهو المثنهر بابن تاغيشت وهى أمة سوداء، (٢) .

ويقول الدمشقى عن قوم من لمطة أنهم فأشبه بالبربر وبالسودانه<sup>(1)</sup>. والواقع أن قبائل صنهاجة (زناجة) الصحراء، قبائل انتقال، وليس من الغريب أن يكون فيهم الدم الأسود، كما يلاحظ الكتاب المتقدمون. وقد أثبتت نتائج الأبحاث الحديثة صحة هذا القول<sup>(0)</sup>.

وقد أدت الصلة الوثيقة بين قبائل البربر (أهل اللثام) وبين السودان إلى اختلاط الأمر على الكتاب، فهم يعتبرون بعض القبائل بربرية في رواية، وسودانية في رواية أخرى، وخاصة من كان يعيش منهم في مناطق الانتقال بين الصحراء والسودان. ولقد ترتب على ذلك ظهور نظرية عكسية لتحول

(1) الاصطخرى؛ مستقلق الممالك، ص 12، ابن حوقل، مسورة الأرض، جدا، ص ٢-٢، ابن 20 مندية المعدانية المعالية، ص 42، الترجمة الانجليزية لروزنتال جدا، ص 1٧٠.

Huici Miranda, Héspépris Tamuda, ندر، تشر، الجزء الخاص بالرابطين، نشر، Vol II, Fax I, p, 53.

- (٢) ابن عذارى، نفس المعدر السابق، ص ٩٠.
   (٤) يذكر جونييه في كتابه ماضي شمال افريقية، ص ٤٤، دانه من بين الاصول التي برجع اليها اليربو الاصل الزنجية.
- (٥) الدمشقي، نخبة الدهر في عجالب البر والبحر، طبعة. A. Mehren، ليزج، ١٩٢٨ من ٢٤٠.

البيض إلى سودان تعبر عن إمكان تخول جماعات من السودان إلى قبائل من البربر البيض. فيذكر ابن حوقل أن بني تانماك ملوك تادمكة : ايقال أن أصلهم سودان أبيضت أبشارهم وألوانهم لقربهم من الشمال وبعدهم عن أرض كوكوا<sup>(1)</sup>.

أما في رواية البكرى والاستبصار فان أهل تادمكة بربر مسلمون وهم ينتقبون كما ينتقب بربر الصحراء<sup>(٢)</sup>.

ويضع اليعقوبي والمسعودي، زغاوة، بين قبائل السودان والذين غربوا وسلكوا نحو المغرب، وهم من أبناء كوش بن حام<sup>(٢)</sup>.

ويضع ابن خلدون زغاوة بين قبائل صنهاجة المشمين، في إحدى الروايات، وفي رواية أخرى نقلا عن ابن سعيد يعتبرهم سودان<sup>(1)</sup>.

وكذلك أهل بغامة يقول عنهم الأدريسي أنهم اسودان برابر احرقت الشمس جلودهم، وغيرت ألوانهم، ولسانهم لسان البربر، وهم قوم رجالة<sup>(ه)</sup>ه. ب- سكان السودان

التسمية (السودان):

مما تقدم يتضع أن مساكن صنهاجة الصحراء هي مناطق انتقال بين

العناصر البيضاء من البربر والعناصر الزنجية من السودان.

ولقد عرف العرب سكان الأقاليم الواقعة جنوب الصحراء بنفس اسم السودان أى الأساود أو السود<sup>(1)</sup>، فأصبحت الكلمة اسما للمكان في نفس الوقت.

## الأتيسوبيون :

يسمى هيرودوت "Herodotus"، سكان الأقاليم الواقعة جنوب ليبيا، بمعنى (شمال أفريقية) بالأحباش (الأثيوبيين)<sup>(٢)</sup>.

ويطلق ابن عذارى على سودان غانة اسم حبش غانية<sup>(٣)</sup>، وهى نفس التسمية القديمة التي أطلقها هيرودوت، ويطلق ابن خلدون أيضا على سودان مالى اسم الأحباش<sup>(٤)</sup>. والأثيويين الذين تكلم عنهم هيرودوت كانوا سودان Negrés، ولم يكونوا بأى حال من الأحوال أجداداً للحبش الحاليين الذين نطلق عليهم بصفة عامة لفظ الأثيويين.

- (٣) ابن عذارى، البيان المغرب في اختصار أخمار ملوك الاندلس والمغرب، القسم الشالت، الاريخ الموحدين)، مخصّيق امبروس هويسي ميراندة، ومحمد بن تاويت ومحمد ايراهيم الكتاني، تطوان ١٩٦٢، ص ١٨٠، والترجمة الاسبانية لهويسي ميراندة، جـ١، ص ١٥٠.
- (٤) ابن خطدون، التحريف باين خلدون ورحلته غربا وشرقاء نشر محمد بن تاويت الطنجي القاهرة ١٩٥٧ ، من ٧٦ . يقول في تشريدة يخاطب مها السلطان ابن سالم المريني عند وصول هديه ملك السودان وفيها الحووان الترب فلسمي بالترافة ، ما ماتك في وقد الاحابش لايوجون غيرك مكرم الوقده.

انظر ماميق الفصل الخاص بيلاد السودات.

<sup>(</sup>٢) من الكلمة اليونائية، وبعنى المحاب البشرة المروقة، وهي مرادقة لكلمة المردان العربية. A Greek English Lexicon, A new edition. Oxford University Press, 1939, Oxford classical dictionary, p, 339.

وهيرودت نفسه يحدد هذا التفصيل بعد ذلك بقليل ( نفس الكتاب، ethiopiens ،عندما وصف الأحباش عجت تعبير الأليوبيين الشرقيين ethiopiens orientaux وجعلنا نلاحظ أن هناك فرقا بينهم وبين الأليوبيون الآخرين حيث أن شعورهم مرملة، بينما السودان أو الأيثوبيون الغربيون الذى يطلق عليهم ان شعورهم مرملة، بينما السودان أو الأيثوبيون الغربيون الذى يطلق عليهم وهو يضيف أن كلا منهما كان يتكلم لغة مختلفة<sup>(1)</sup>.

تتفق رواية ابن عبد الحكم (توفى سنة ٢٥٧هـ/ ٨٧١م)، واليعقوبي (توفى سنة ٢٨٤هـ / ٩٨٧م) والطبسرى (توفى سنة ٣١٠هـ/ ٩٢٢م)، ومن نقل عنهم أو حذا حذوهم من الكتاب المغاربة مثل ابن خلدون (وهو ينقل عن ابن سعيد)، على أن حام بن نوح أبو السودان<sup>(٢)</sup> (أى أتهم يكونون الجس الحامي) وهوأبو كل أسود جعد الشعر<sup>(٣)</sup>.

وفى روايات أخرى أن أصل السودان أبناء كوش بن حام<sup>(1)</sup>. كما تذكر بعض الروايات أن السودان من أبناء كنعان بن حام<sup>(0)</sup>، وأنهم «أختصوا بلون السودان لدعوة كانت عليه (أى على كنعان) من أبيه ظهر أثرها في لونه وفيما

M.Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, p. 22.
 (٢) ابن عبد الحكم، فتوح معمو والمغرب، نشر عبد المنعم عامر، القاهرة ١٩٦٠، مى ١٠ - ١١، الطبرى، تاريخ الأم واللوك، طبع ليدن، جدا، مى ١٢، ابن عوداذبة، المسائلة والممالة، طبع ليدن الطبرى، تاريخ الأم واللوك، طبع ليدن، جدا، مى ١٩٨٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الأم واللوك، طبع ليدن، جدا، مى ١٩٢٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الأم واللوك، طبع ليدن، جدا، مى ١٩٢٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الأم واللوك، طبع ليدن، جدا، مى ١٩٢٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الأم واللوك، جدا، مى ١٩٣٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الأم واللوك، جدا، مى ١٩٣٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الذهب، جدا، مى ١٩٣٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الذهب، جدا، مى ١٩٣٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الذهب، حدا، مى ١٩٣٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الذهب، حدا، مى ١٩٣٠.
 (٣) الطبرى، تاريخ الذهب، حدا، حى ١٠ القزونين، أثار البلاد وأخبار العباد، مى ٢٢٠ الدمنيةى، نخبة الدهر، مى ٢٢٢.

جعل الله الرق في عقبه. وينقلون في ذلك كما يقول ابن خلدون حكاية من خرافات القصاص التي يفندها، فيقول أن دعاء نوح على أبنه قد ذكر في التوراة وليس فيه ذكر السواد وإنما دعا عليه بأن يكون ولده عبيدا لولد اخوته لاغير<sup>(1)</sup>.

وربما اعتبرت هذه الدعوة تبريرا لاسترقاق المودان، واتخاذهم عبيدا، وهو يبين أن سبب سوادهم جاء نتيجة للحرارة المتضاعفة في الجنوب<sup>(٢)</sup> هذا عن الروايات المشرقية والمغربية. أما الروايات السودانية فيذكر محمود كمت صاحب وتاريخ الفتاش، أن جد قبيلة وسغى وجد عكرى وجد ونكر (ونكر) ، كانوا أخوانا شقائق، وأبوهم كمان ملمكا من ملموك اليمن اسمه تراس بن هارون... ٤<sup>(٢)</sup>. والنسبة الأخيرة إلى اليمنية نعنى أن المودان أصلهم بيضان، وأصلهم من المشرق وأنهم هاجروا إلى أرض المودان في ظروف تاريخية معينة، وهذا ما تقوله الرواية ولما ممات أبوهم تولى على المملكة من يعده أخوه فضيق على أبناء أخيه أمد التضييق، فهاجر الأبناء من اليمن إلى ساحل البحر المحود المات المات المات الفتينية، فهاجر الأبناء من اليمن إلى ساحل البحر الحيط من المات المات المات أبوهم تولى على الملكة من يعده أخوه وهذا ما تقلوله الرواية ولما مات أبوهم تولى على الملكة من يعده أخوه المحيق على أبناء أخيه أمد التضييق، فهاجر الأبناء من اليمن إلى ساحل البحر الحيط منها المات الخيرة الذاليمينية، فهاجر الأبناء من اليمن إلى ساحل البحر

ويقول دلافوس Delafosse الله قد حدثت هجرات في جميع الانجاهات، وجاءت عقب حروب محلية، وأوبئة ومجاعات، ودائما في عصر لاحق للعصر الذي ترجع إليه الجماعات محل الدرس بداية تاريخها. وإذا شددنا في (1) ابن خلدون، المقدمة، طبعة التجارية، من ٨٢-٨٢، الترجمة الانجليزية لروزندال، جدا ، ض ١٧٦-١٦٩.

- (٢) ابن خلدون، المقدمة، طبعة التجارية، ص ٨٢-٨٤، الترجعة الانجليزية لروزنتال، جدا .
- (٣) محمود كمت، تاريخ الفقائي، ص ٢٤-٢٥ ، الترجمة الفرنسية لللافوس وهوناس، ص ١٩-٤٠.
  - (1) محمود كعت، تاريخ الفتلش، ص ٣٥ ، الترجمة الفرسية، ص ٤١ .

سؤال الوطنيين (أهالى البلاد) فانهم سيشيرون دائما إلى مشرق الشمس كممثل للتقطة التى خرج منها أقدم أجدادهم<sup>(1)</sup>. ويمكن إذن وحتى إثبات العكم، قسول النظرية التى تنادى بأن سود أفريقية ليحسوا وطنيين "autochtones"، ولكنهم جاءوا فى هجرات كانت نقطة بدايتها ناحية حدود المحيط الهندى والهادى وأما عن تخديد العصر أو العصور التى تمت فيها هذه الهجرات فمن الأسلم أن نمتنع عن تخديدها. وكل ما يمكن أن تؤكده هو أنه عندما اكتشفت شعوب الشرق القديمة وشعوب البحر الأبيض المتوسط وجود هؤلاء السود الأفريقيين، فان هؤلاء السود الأفريقيين كانوا يقطنون حينذاك، ومنذ وقت طويل بدون شك، نفس المناطق التى تجدهم فيها فى أيامنا هذه، ويدو أنهم قد فقدوا الذكرى الدقيقة لمكان موطنهم البدائي<sup>(1)</sup>.

وقد وجد الغزاة السود "Négres" الذين تقدموا إلى أبعد نقطة في ابجاء الشمال، أنفسهم على اتصال مع الوطنيين البدائيين "autochtones primitifs" من الجنس الأبيض في حوض البحر الأبيض المتوسط الذين كانوا ابتداء من الصحراء الوسطى، في البلاد التي أصبحت فيما بعد مصر وليبيا، معاصرين لنجريل Negrilles، الصحراء الجنوبية وباقي أفريقية.

(1) Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, p, 7.
 (2) Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, p, 7.
 (7) دلافوس، نفس المرجع: ص ١٦، والتجريل Negrilles، كانوا في لون أوضح وقامة أصغر من الله المود، ولكتهم بالاضافة إلى ذلك كانوا يختلفون عن مؤلاء بمجموعة من العقات الأخرى المحدية قامة المدور من مؤلاء بمجموعة من العقات الأخرى وقامة أصغر من الحدية، خصوصا في عدم التناسب بين أحجام الرأس والجذع والأطراف. وقد رفض الملماء أن يسموهم وبالاقزامة وهو الأسم الذي يصلح للأفراد الذين يكونون استثناء في جنس معين وليس الحديم عدم التناسب بين أحجام الرأس والجذع والأطراف. وقد رفض الملماء أن يسموهم وبالاقزامة وهو الأسم الذي يصلح للأفراد الذين يكونون استثناء في جنس معين وليس الحجم يسموهم وبالاقزامة وهو الأسم الذي يصلح للأفراد الذين يكونون استثناء في جنس معين وليس المحوع هذا الجس، كما أنهم رفضوا تعبير وقزية Pygmées، الذي يسئل في انعاننا الحجم المحير جدا للقامة كصفة اسلمية، ينما كان حؤلاء الرجال الذي نادوا مايتعدون ٥٥، اسم الدي المحير الخير والي والجزي والي الذي يسئل في العانا الحجم المحير جدا للقامة كصفة الملمية، ينما كان حؤلاء الرجال الذي يعتل في العانيا الحجم المحير جدا للقامة كصفة السلمية، ينما كان حؤلاء الذي والي الذي يسئل في العانيا الحجم والغيل طولهم عموما عن متر وأربعين سم ١٠، ٢٠ مم. وإذا اطلقوا عليهم اسم الذي يلوي من العنون ٥٥، ٢ مع دلافور مايتعدون ٥٥، ٢ مع دلافور مايتعدون ٥٥، ٢ مع دلافور مايتعدون ٥٥، ٢ مع دلافور، منفي الوجم، من ٨٤.

ولم يكن هذا الانصال ليتم أوليستمر دون أن ينتج عنه اختلاط وارتباطات بين الشعوب البيضاء فيما قبل التاريخ في شمال أفريقية والمهاجرين السود الذين خلفوا النجريل Negrilles أو كانوا قد ذابوا معهم جزئياً في ذلك الوقت<sup>(1)</sup>.

ويظهر امتزاج الأساود بالبيضان في قبائل (السنغي، سركله Sarakollé (الونكري) ، تكولور (تكرور) ، الولف Oulofs (الجلف)<sup>(٢)</sup> .

وأثار هذا التخلط métissage تبدو لنا تارة في المظهر الجشماني أو الفسيولوجي وتارة أخرى في الكفايات العقلية، وتارة في اللغة، أو في هذه العناصر الثلاثة في نفس الوقت<sup>(٣)</sup>.

تقسيم وتوزيع جماعات السودان في السودان الغربي :

لائك أنه من الصعوبة بمكان أعطاء صورة مفصلة لتوزيع قبائل السودان في السودان الغربي، من خلال المصادر القديمة، وذلك لأن الكتاب المشارقة والمغاربة لم يمدونا بمعلومات كافية عن القبائل وتوزيع مواطنها – باستثناء بعضها مثل التكرور – بل تكلموا عنها بشكل عام، لايبين أماكن وجودها بالتحديد، وبعضهم أشار فقط إلى بعض اسمائها. أما الكتاب السودان فقد أوردوا، أسماء هذه القبائل دون أن يهتموا بأعطاء معلومات تفصيلية عنها. ووجهوا معظمم عنايتهم إلى الكلام عن الأحداث السياسية للبلاد على أيامهم. وقد استتبع ذلك الاعتماد على المراجم المديئة.

M.Delafosse, Les Noirs de L'Afrquie, p. 36.
 دلافوس، عمن المرجع، عن ١٧.

(٣) ډلافوس، نفس الرجع، من ١٧

شعوب شمال السودان :

الفلات -

والفلان هم الشعب الوحيد الذي هو من أصل أيبض (أحمر) في بلاد السودان، وهم رعاة (بقر)، يتجولون في أكبر أجزاء أفريقية اتساعاً منذ أكثر من ألف عام وهم يكونون احد المجتمعات البدوية التادرة في أفريقية السوداء<sup>(1)</sup>. أصل الفلان :

اختلفت الآراء في أصل الفلان، ومن الجوهري أن نعرف من أين أتى هؤلاء الرعاة الذين لعبوا دورا هاماً في تكوين الممالك السوداء ابتداء من السنغال حتى الكمرون الأوسط ؟ ويمكن جمع هذه النظريات وهي غالباً من قيبل القصص في نوعين، الأصول غير الأفريقية والأصل الأفريقي. الأصل العربي البوبري :

ويرى F. Dubois أن الملان، قد يكونون احفاد الهنيهن الذين ذكر

- (۱) وكلمة (يول فلان) ، كما يقول، بارث Barth، تعنى «اسمر واضح» ، احمر «مناقضا للولوف ency de l'islam, Nouvelle édition, tome II, p, المعدى أسمر واضح» ، احمر ومناقضا للولوف الجلف) ، وتعنى أسود 1960 معادي ماحب تاريخ السودان اسم فلان، والنسبة اليها فلاتي وفلاتية. يقول التونسي صاحب كتناب «لشجيذ الاذهان بسيرة بلاد المرب والسودان، «وأهل دارفور يسمونهم الفلائة وفلاتا في الآخر أصع ، التونسي، تشحيذ الاذهان يسيرة يلاد العرب والسودان، «وأهل دارفور تشر ويحقيق دكتور خليل عساكر، ودكتور مصطفى مسعد، القاهرة ١٩٦٥م، (مجموعة ترات) ، مي ٦٣.
- ويسمون فولا Fula في جاميا وسيراليون، والتسمية الشائعة في الفرنسية بول Peuls وفي الانجليزية فلاتي Fulani ، ويسميهم الموحما والور فولاني "Fulani" .

S.Trimingham, I.W:A., p. 11, note 2.

البكرى أنهم دمن ذرية الجيش الذي كان بنو أمية انفذوه إلى غانة في صدر الإسلام.. فهم بيض الألوان حسان الوجود، ، ويذكر البكرى أن بسلى أيضا قوم منهم يعرفون بالفامان(١) .

وأيضا هناك النظرية التي تقول أن أصلهم من اليهود السوريين، وقد أيدها منذ نهساية القرن الشامن "Mathews". "Winterbottom" وهما مكتشفا سيراليون. وقد أضاف إليها M.Delafosse، في كتابة عن السنغال الأعلى والنيجر Haut Sénégal-Niger أراء محتملة قبلت لمدة طويلة في كل مكان، تقول أن الفلان قد يكونون أحفاد يهود طرابلس وبرقة الذين نعلم أن جزءا منهم قد هرب إلى الصحراء بعد الاضطهاد الروماني الكبير سنة ١١٥م، عن طريق فزان والأير وماسنة حتى وصلا إلى المنطقة بين السنغال الأعلى والنيجر التي شغلتها مملكة غانة القديمة<sup>(٢)</sup>. وأخيراً فان Etienne Richet في دراسته عن الفلان في Adamaona قد ألبت أوجه الشبه الأنثروبولوجية والاجتماعية بين الفلان والإيرانيين القدامي<sup>(٣)</sup>.

الأصل النوبي الأثيوبي :

الفولفولدى Foulfoulde (لغة الفلان) ، بلغة موبة كردفان، ويرجع الفلان إلى الجنس التويي أو التوبافولا (Nouba Foula) .

وبارث سنة ١٨٥٥ أبدى استعداد، للقبول بأن الفلان قد مكنوا أفريقية الشمالية قبل توسع الشعوب البربرية، وهو يشبههم بال Pyrthi Aethiopes عند بطلميوس وهم أليوبيون (أحباش) أصحاب لون أحمر نحاسي. وأن القلان الذين أتوا من الشرق الأفريقي قد مرواعن طريق جنوب مراكش (حوالي سنة ١٩٠ ق.م) تم، بخت ضغط العرب ابتداء من (٧٣٢-٧٥٠م) وصلوا السنغال حيث سكنوا منطقة فوتا طورو Fouta Toro .

وهذه النظرية يؤكدها عام ١٨٦٨م F.Muller ويفترض أن الفلان قد ميق أن شغلوا شمال أفريقية مكان البربر<sup>(١)</sup>.

وتوجد جماعات الفلان في مامنة، وتاجنت وفوتاطورو وفوتاجالون Fonta وتوجد جماعات منها أيضا في الشرق والجنوب الشرقي في منطقة ثنية النيجر والحوصا Haousa والـ Adamaoua والبلاد المجاورة لتشاد<sup>(٢)</sup>.

جماعات السنغال :

وتتضمن التكرور والجلف.

وتقول رواية البكرى عن التكرور أنهم سودان<sup>(٢)</sup> ،و التكرور من أبناء كوش بن حام بن نوح ، وتكرور اسم للأرض التي يسكنونها وقد مدمى البخس باسم البلد<sup>(٤)</sup>.

دائرة المعلوف الإسلامية، بالفرنسية، المجلد الثاني، من ٩٦١ – ٩٦٢.
 تفس المرجع السابق، من ٩٦٢.
 (٣) البكري، المفرب، حر ١٧٢.
 (٣) البكري، المفرب، حر ١٧٢.
 (٤) ياقوت، معجم البلدان، جدا ، من ٨٩١، (طبعة وستنفلد) – ابن خلكان وفيات الاعيان، طبعة التجارية ، جداً، من ١٤.

ويقول الدمشقي، أن اسم تكرور يطلق على طائفة يسكنون بلد ايسمى بهذا الاسم وكلهم يرجعون إلى مغراوة وسفارةه<sup>(١)</sup>. أي أن أصلهم بربر.

والرواية تحوى شيئا من الحقيقة فهى تعبر عن الاتصال الوثيق بين البربر والسودان، وتعبر أيضا عن هجرة البربر إلى بلاد السودان – وهذا الأمر تؤكده الأبحاث الحديثة التي تقلول أن التكرور من أصل سوداني مخلط بالدم الأبيض (٢) . (وهم أجداد التكولور الحاليين) .

وأهل تكرور (المنغال الآن) ،جميعهم مسلمون، بل أنهم من أسبق الشعوب السودانية التي دخلت في الإسلام.

والتكرور يتجمعون أساساً في فوتة السنغالية، ويسكنون على جانبي نهر السنغال<sup>(٢)</sup> . وتنتشر منازلهم أيضا في أنحاء من أفريقية الغربية، في منطقة كايس Kayes على السنغال الأعلى، وفي نيورو Nyro، في ساحل السودان، وفي سيجو Segu على النيجر، وفي بنجاكرة في ماسنة الشرقية، وفي دنكراي -Din giray إلى الشرق من فوتاجالون<sup>(1)</sup>.

(١) الدمشقى، نخبة الدهر في عجال الير والبحر، من ٢٦٧ - ٣٦٨.
(١) الدمشقى، نخبة الدهر في عجال الير والبحر، من ٢٦٧ - ٣٦٨.
(2) Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, p, 17.
Tuculor ونكار Touconleur وبالفرنسية توكولور Touconleur ونكار Toucolor (2)
وهو نقويف يسيط لاسم هذا الشعب كما تنطق به قبائل ولوف التي نقطن الجرى الادنى لنهر الكنفو، فهم ينطقونه Tokoror أو تكار Tocolor ، وقد ورد هذا الاسم في الجرار الرحالة وفي الكنفو، فهم ينطقونه Tokoror أو تكار Toucolor ، وقد ورد هذا الاسم في الجرار الرحالة وفي الكنفو، فهم ينطقونه Tokoror أو تكار Toucolor ، وقد ورد هذا الاسم في الجرار الرحالة وفي المعورات الجغرافية القديمة توكورل Toucouror ، وتوكورني على الاحم الاحمالة وتعول المرحمة المربة المعورات الجغرافية القديمة توكورن الحمود ولادة العارف الاسم في الجهار الرحالة وفي المعورات الجغرافية القديمة توكورن المعود والربية وتعول الحمود المعاوف التي تقطن المربة المولوف التي المعود المعرافية القديمة توكورن الحمود والجمع يكارين والجمع المعود المعاوف التي من المعرور والنسبة إليها تكوروي، والجمع لكارير. دائرة المعاوف الإسلامية الترجمة العربية، يوسم من ٢٢٩٠.

(3) Trimingham, I.W.A. p. 13.

٤٢٤ المارف الإسلامية، جـ٥، ص ٤٢٧.

الجلسف :

يقول عنهم السعدي أنهم سودانيون<sup>(١)</sup> (أي من أصل أسود) ، وهم ٥ خيار من في الناس خعلا وطيبة، ، وخصهم الله سبحانه وتعالى بالأخلاق الحسنة والمبرة الحمودة، ويتصفون بالنجدة والشجاعة والوفاء<sup>(٢)</sup> . وهم يقطنون مساحة كبيره بين السنغال وغمبيا<sup>(٣)</sup> .

جماعات الونكارة (الجنجارة - الونقارة) الماندنج - الملنكة :

وقد ذكرهم البكرى بخت اسم قنقارة (جنجارة)<sup>(1)</sup> (ومفردها جنجارى) أو دونقارة --ونجارة، ويسميهم ابن بطوطة ونجراته<sup>(0)</sup>.

ووتجارة يبدو أنه تحريف لاسم الإقليم الأصلى الجنجران Gangaran وجونجران Gwangaran أو جبنجران Gbangran، وأول هذه المسميات جنجران Gangaran، يحتفظ به المور والسركلة، والثاني Gwangaran يحفظ به السنغي والفلان في ماسنة والحوصة.

وفي القرن الخامس الهجري (الحادي عشر الميلادي) ، استوطنوا جزءاً من موريتانيا الشمالية ونقابلهم في منطقة الحوض<sup>(1)</sup> .

وتوجد قبائل الونجارة (الماندنج) في منطقة النيجر الأعلى، وخاصة في أعالي ياماكو، وحتى سجيوري Siguiri ، وأيضا في داخل هذه المنطقة التي

- السعدى: تاريخ السودان؛ من ٧٨، (الترجمة الفرنسية) لهوداس، جد١٢٨، ~ ١٢٩.
   (١) السعدى: نقس المعدر، من ٧٨.
- (3) Trimingham, Islam in West Africa, p, 13. (۲) البكرى، للغرب، من ۱٦٤.
- (6) Ency de L'Islam, Vol III, p, 254.

حَتوى على مناطق الذهب في بيط، وكذلك أيضا في الأقاليم التي يوجد فيها الذهب في منخفص فليمه Falémé، وفي إقليم بامبوك (بانيغو) .

والونقارة (الماندنج) ينتشرون اليوم في الإقليم الجبلي حيث يخرج فرعى السنغال، ويشغلون جنجران Gangaran إقليم بامبوك، حوض غامبيا في الجنوب، بينما ينتشرون في الشمال حتى الصحراء المغربية<sup>(1)</sup>. والماند بج (الونجارة) معا يكونون سلالة موحدة مميزة جداً.

ونستطيع أن نميز بين ثلاث فروع رئيسية (وهي بدورها تقسم إلى فروع عديدة) الملتكي – البنبر أو البمبر والديولا أو الجيولا<sup>(٢)</sup>.

وميز محمود كعت صاحب كتاب تاريخ الفتاش (يكتب في منة ه٩٢هـ، بين ملتكي وونكر قال : «أن ملنكي هو الجندي، وونكر من يتجر ويسعى من أفق إلى أفق»<sup>(٣)</sup>. والملنكي أقل تقدما من الماندنج (الونقارة) من الناحية الاجتماعية، وظل كثير منهم مزارعين وباحثين عن الذهب<sup>(٤)</sup>. تفسير اسم الملتكي :

وقد اشتق أسمهم من فرس البحر ملى Mali أو مارى Mari وإذن كلمة ملنكي تعني اتباع فرس البحر.

هذا التفسير فيه خطأ لأن مقطع الحرف الأخير فكا Ka، لايمكن أن يضاف إلا إلى اسم بلد أو اسم قبيلة ولايجوز اضافته إلى اسم حيوان، ومن

دائرة المعارف الإسلامية، بالفرنسية، المجلد الثالث، ص ٢٥٤.
 دائرة المعارف الإسلامية، بالفرنسية، المجلد الثالث، ص ٢٥٤.
 محمود كعت، تاريخ الفتاش، ص ٢٨، الترجمة الفرنسية لدلاقوس وهوداس، ص ٣٥.
 دائرة المعارف الإسلامية، بالفرنسية، مجلد ٢، ص ٢٥٤.

المحتمل أن يكون اسم الأقليم الذي كان مهد أصلهم.

لهذا فقد اشتق الاسم من ما Ma : أم، ودنج Deng أو ding : إبن، وعلى هذا الأساس فالكلمة تعنى إين الأم، إشارة إلى النظام الأموى المتبع عند الماندنج<sup>(1)</sup>.

البمبر :

يقطن البمبر، أودية التيجر وبنى Bâni حتى بحيرة دب Debo، وهم كثيرون على الساحل، زراع وأكثر تقدما من الملنكي. ويعتنقون النظام الأبوى. تفسير اسم البمبر :

ويقول بنجر Banger أن هذا الاسم مرادف للكلمة العربية كافر، وهم يطلقون على أنفسهم بمنه Bamana أو بمنكة Bamaneka وهو مشتق من نبمه Bane ومعناها تمساح، وهو الحيوان الذي يتخذونه طوطما لهم<sup>(٢)</sup>.

بينمما يذهب دلاقموس إلى أن اسم بمبسر أو بنمنه ban-ma-na يعنى الانفصال عن الأم<sup>(17)</sup>.

السنديولا :

الديولا أو الجيولاء يسكنون في مراكز هامة، وهم غالبا بتجار، ونراهم متجمعين في جاليات صغيرة بين الوطنيين، في شرق بني وفي ثنية النيجر وفي فولتا العليا، وساحل الذهب، وقد اعتنقوا الإسلام منذ وقت مبكر<sup>(1)</sup>.

 Delafosse, Les Noire de L'Afrique, p. 39, ency de L'Islam, Vol. 11, p. 254.

(٢) دائرة المعارف الإسلامية ، بالقرنسية، الجملد الأول، من ١١٨. (3) Delafosse, Les Noire de L'Afrique, p, 39. (3) دائرة المعارف الإسلامية، بالفرنسية، المجلد الثالث، من ٢٥٢ وعشائر الماندنج الأساسية هي : كيتا (وكان منهم حكام مالي) كنات Konate و Taraore دميله Dembele، كنت Kante، (كانوا حكاما لسوسو) كولوبالي Kulubali كوروما Kuruma، جمار Diara، Diara ، Samoka ، Diara ، حيار Kuruma ، وهذا Karara

فولتا الشمالية :

إن الظاهرة التي تميز شعوب الفولتا (تتكلم لغة الجور) ، هي عدم تأثرهم بالإسلام<sup>(٢)</sup> . ويتضمن شعوب الفولتا : الموشي، الناجوميا Dagomba، الكرم "Gurma" "Senufo" بوبو BoBo . وهم يقطنون شرق الماندنج ، بين السنغي في الشمال والغابات في الجنوب<sup>(٣)</sup>.

منتغی (منغی) زرماً -- دلدی :

الشعوب التي تعيش على حافة النيجر الأوسط تكون منطقة انتقالية بين عالم الماند والسودان الأوسط<sup>(1)</sup> .

والسنغي يعيمشون على طول ثنية النيجر من Mopti خلال منطقة البحيرات، ومنطقة تنبكت إلى مدينة جاو (كاو).

الزرما يقيمون جنوب كاو في (تياني - دوزو - تيلابري) .(Niamey) Doso, tilaberi وإلى الجنوب منهم يعيش الدندي<sup>(ه)</sup>.

دائرة المعارف الإسلامية، بالفرنسية، الجلد الثالث، ص ٢٥٩.

- (2) Trimingham, Islam in West Africa, p. 15.
- (3) Fage, An introduction to the history of islam in west Africa p, 6.
- (4) Trimingham, op-cit, p, 15.
- (5) Trimingham, islam in west Africa, p, 15.

التنظيم الاجتماعي والعادات والتقاليد :

يفهم من الروايات التي أمدنا بها الكتاب السودان. أن السودان عرفوا النظام القبلي، وكانت كل قبيلة تنتسب إلى جد أو أب واحد<sup>(1)</sup>، بمعنى أن الرابطة بين أفراد القبيلة هي رابطة الدم.

ونستطيع تعريف العشيرة بأنها مجموع العائلات المنبثقة من نفس الجد (السلف) البعيد، أو مجموع الخلفاء (الأحفاد) لسلف مشترك يعيشون في أماكن متفرقة<sup>(٢)</sup>.

المائلة يطلق عليسهما المائد في (الونكاره)، لو أودو Loù ou doù وتعنى (المسكن العائلي) أو gba أو gous وتعنى (الموطن – الدار) والعشيرة وهي تتكون من عدد من العائلات يسميها نفس الشعب (الونجارة) Niagha أو Niâ، وتعنى وعش، (<sup>٣)</sup>.

ولكل قبيلة رئيس. وبعض القبائل التي سبق أن ذكرناها كان يتجاوز شكل القبيلة إلى شكل الأمة أو الشعب، كما هو الحال بالنسبة للونكارة (المانديج). واسم القبيلة أو العثيرة كان يذكر دائما بعد اسم الشخص.

وهكذا بجد أن عند الماندنج اشخاصا يسمون To diara (أى تو من عشيرة جار) ومن يمبا San Bamba وتعنى من من عشيرة بمبا وهكذا<sup>(٤)</sup>. واسم العشيرة يذكرنا دائما بأصل هذه العشيرة وظروف تكوينها، فمثلا جار Diāra

- (١) محمود كمت تاريخ الفتاش، من ٢٤ ٢٥، من ٢٨.
- (2) Delafosse, Les Civilisations Négro Africaines, Paris, 1925, p.
   60.
  - (٢) دلاقوس، نقس الرجع السابق، ص ٦٠.
     (1) دلاقوس، نفس الرجع السابق، ص ٦٢.

هو تصغير اجملة بوراجار (bo-ra diā- Ra) (أو الذي أتي من ديا Diā أو ماسة العربية) ، التي تحتفظ باسم المكان الذي هاجر منه الجد، وكولوبالي "Kouloubali" (اسم فعل عن طريق النفي) ، وتعنى الذي لم يتقل بواسطة مركب. وتتضمن الإشارة إلى الطريقة العجيبة التي استطاع بها الجد الذي يتبعه الأعداء، أن يضع نهرا بينه وبينهم بفضل سمكة كبيرة نقلته اخترقت به المياه وهوعلى ظهرها. وبمبا Bamba، وهو اسم التمساح، يذكرنا بأن الجد الذي كان على وشك أن يخطفه التمساح في أحد المغارات، قد هرب منه بفضل Grillon كانت قد حفرت ثقبا في أعلى الغار، وهي حفرة استطاع الجد يعد توسيعها أن يستعملها للهرب والنجاة.

وسنلاحظ كما يقول - دلافوس - في المثال الأخير حيث تحمل العشيرة اسم أحد الحيوانات فان هذا الاسم ليس اسم الحيوان الذي تخترمه العشيرة Grillon، ولكنه على العكس اسم الحيوان الذي استطاع الجد أن يهرب منه بواسطة الحيوان الأول<sup>(1)</sup>.

#### نشاط قبائل السودان :

يتضح مما سبق (انظر القصل الخاص بسكان الصحراء)، انه اذا كانت الحياة الرعوية: حياة الظعن والرحلة والتجوال، تمثل الحياة العادية المألوفة بالنسبة للبيضان (البربر)، خاصة صنهاجة الصحراء. فان السودان كما يفهم من الروايات التي أوردها الكتاب يعتمدون في معاشهم على الزراعة المقيمة. وإلى جانب الزراعة وجد الرعى في البوادي، وكذلك الصيد عند المقيمين بجوار ضفاف نيل السودان (النياب والسنغال) وروافدهما.

<sup>(1)</sup> Delafosse, Les Civilisation Négro - Africaines , p. 64

وبجد أربع أنماط من الزراعة طبقا للمناطق، فتوجد الزراعة التي تعتمد على الرى الصناعي (الواحات الصحراوية - ضفاف النيجر والسنغال) التي هي حتى في الصحراء من عمل السود. وزراعة فصل الأمطار مع تربية الحيوانات، والأخيرة تعتمد على الفلان الرعاة. وزراعة فصل الأمطار بدون القطيع، وتوجد في السفانا السودانية والمراعي الرطبة. والزراعة الدائمة بوساطة الفأس والحفارة التي تمارس في منطقة الغابات<sup>(1)</sup>.

السزراع

يذكر الادريسي (عن مملكة تكرور)، أن أهل المدن يزرعون البصل والقرع والبطيخ، ولايعرفون من الحبوب الا الذرة وهي غذاؤهم الرئيسي<sup>(٢)</sup>.

ويذكر البكرى ( يكتب في سنة ٤٦٠ هـ )، أن أهل غانة يزرعون مرتين . في العام، وهم يعتمدون في الزراعة (على ثرى النيل اذا خرج عندهم)<sup>(٣)</sup>.

وإلى جانب مياه النيل يعتمد السودان في زراعتهم على مياه الآبار العذبة. ويذكر البكرى أن حول مدينة المسلمين في غانة آبار عذبة منها. يشربون ويعتمدون عليها في زراعة الخضروات<sup>(٢)</sup>.

ويزرعون أيضا القطن (في مدينة ترنقة) ، وهو ليس كشير في بلدهم، ولكن كما يقول البكري لايكاد تخلو دار أحد منهم من شجرة قطن<sup>(ه)</sup> .

 ثمر كالبطيخ. ايوجد بداخله شيء يئبه القند، وتشوب حلاوته حمضة(١)

هذا عن التكرور وغانة، أما عن مالي، فيرجع الفضل إلى العمرى الذى إعطانا صورة كاملة عن التباتات فيها، ومعلوماته تلك يستقيها من رجال ثقاة ممن خبروا البلاد مثل الشيخ سعيد الدكالي، ( وهو ممن يسكن مدينة بنبى (حاضرة مالي) خمسة وثلاثون منة واضطرب في هذه المملكة . .) ففى مالي (ملي) انتشرت زراعة الحبوب، وأهصها الأرز، وهو أغلب قوتهم، (وأعمال الرى في جمهورية مالى مكنت من زراعة كمية كبيرة من الأرز، محتى أن مالي قادرة على تصدير الأرز بدلا من استيراده، كما كانت الحال قبل الحرب العالمية الثانية)، وإلى جانب الأرز يوجد الغوبى يقول العمرى في قبل الحرب العالمية الثانية)، وإلى جانب الأرز يوجد الغوبى يقول العمرى في مستقد، وهو أبيض، يغسل ثم يطحن ثم يعجن وبعمل منه الخبز، وعندهم أصغر، وهو أبيض، يغسل ثم يطحن ثم يعجن وبعمل منه الخبز، وعندهم مختصر كتاب البلدان، ص ٨٧)، وهي أكثر الحبوب لديهم ويعتمدون عليها الحنطة وهي قليلة، والذرة، (ويسمون الذرة الدخن، كما يقول إن الفقيه، مختصر كتاب البلدان، ص ٨٧)، وهي أكثر الحبوب لديهم ويعتمدون عليها الرئيسي في دولة مالى<sup>(٢)</sup>. ويضيف الحسن الوزان (القرن ٢١م)، إلى ماذكره العمرى انه يكثر في مالى القطن<sup>(٢)</sup>.

- (١) البكري، المغرب، ص ١٧٧.
- (٢) الممرى، مسالك الأبصار، مخطوط دار الكتب رقم ٨، ص ١٠٧، الترجمة الفرنسية لديمومين، ص ١١.
- Harrison church, west Africa, A study of the environment and of Man's use of it, London 1963, (Fourth edition) part three "the political division, chapter 15. Mali-land of Livestock and irrigation works. p, 251, economic resources" "Agraculture".

(٢) الممرى، مسالك الابصار ١٠٠٠ مل ١٠٧ ، التوجمة الفرنسية للديمومبين ص ٦٢ أبن بطوطه،
 ٢) الوحلة، طبعة التجارية، جـ٢، س ١٩٦ ، القانقشندى، صبح الاعشى، جـ٣، ص ٢٨٨.
 Harrison church, op-cit, p, 251.

وعندهم من الفواكه البستانية الجميز وهو كثير لديهم.

وتنمو لديهم اشجار برية ذوات تمار مأكولة مستطابة، ومنها شجر يسمى زيروز (زبيروز عند القلقشندى)، تخرج تمرته مثل قرون الخروب، ويخرج منها مايشبه بدقيق الترمس حلو لذيذ الطعم يشبه طعم الموز.

ويوجد أيضا لديهم شجر اسمه فاريتي يحمل شبيه الليمون، وطعمه يشبه طعم الكمثري، وبداخله نوى يؤخذ وهوطرى ويطحن فيخرج منه شيء شبيه بالسمن، يجمد، ريستعمل في تبيض البيوت، وتوقد منه السرج والقناديل، ويعمل منه أيضا الصابون<sup>(1)</sup>.

ويزرع لديهم أيعنما من الخضروات اللوبيا، واللفت، والبصل، والباذبجان، والكرنب، وتطلع الملوخيا برية تعتدهم.

ويزرع ايضا عندهم شيء دأسمه القنافي، وهو عنروق رقباق تدفن في الأرض وطعمه شبيه بالقلقاس لكنه ألذ من القلقاس وهو يزرع في الخلا<sup>(٢)</sup>. ويقول ابن بطوطه وهي عندهم دأي القافي، ، مفضلة على سائر الطعام<sup>(٣)</sup>.

. وفي مملكة سنغي (كوكوا) يزرع الأرز بكميات كبيرة، خاصة في مدينة كوكو (جوجو) العاصمة<sup>(1)</sup>. وعليه يعتمدون في غذائهم.

(١) العسرى، مسالك الابصار ، المطوط، ص ٢٠٦ ، الترجسة القرنسية لديمومبين، ص ٢٢، الترجسة القرنسية لديمومبين، ص ٢٢، القلقشندى، مي ٢٨٩.
 (٢) العمرى، نقس المعدر السابق، ص ٢٠٧ ، القلقشندى صبح الاعشى جـ٥ ، ص ٢٨٩.
 (٢) العمرى، المربة، جـ٢ ، ص ٢٠٧ ، القلقشندى صبح الاعشى حـ٥ ، ص ٢٨٩.
 (٢) ابن بطوطه، الرحلة، جـ٢ ، ص ٢٠٧ ، محمود كمت، تاريخ القتاش، ص ٩٥ ، ليون الافريقى، ومعد العن الفريقية بالفرنسية ، حـ٢ ، ص ٢٧٩.

الرعساة:

ليست لدينا معلومات كافية عن الرعى في السودان الغربي، ويفهم من رواية أبي الفدا (يتقل عن ابن سعيد)، أن أهل تكرور ينقسمون إلى فريقين: حضر يقطنون المدن، وفريق اخر رحالة في البوادي<sup>(١)</sup>، وهم من قبائل الفلان التي تعيش على الري وتسكن النجاد<sup>(٢)</sup>. وأكثر مجالاتهم في جانب النيل الشمالي ، ولهم في الجنوب اماكن قليلة – على عكس الملنكي والبمبر الذين يشتغلون بالزراعة.

ويقسول العمسرى في «مسالك الابصار» (ومعلوماته عن دولة مالي) : • واغناميهم ومعزهم لامرعي لها وانما هي جلالات على القسمامات والمزابل»<sup>(٣)</sup>.

هذا بينما تعتبر تربية الحيوانات من مميزات السودان الشمالي -- ونظرا لان العمل يتطلب الرحلة فان الفلان هم الذين يقومون به<sup>(1)</sup> .

(١) ابو القداء تقويم البلغان، من ١٥٣.
 (٢) ابو القداء من ١٦٢، دائرة المعارف الإسلامية، الترجمة العربية (عن تكرور)، جده، من ٢٨.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٠٧ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٠٧ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٠٧ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٠٧ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٠٧ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٠٧ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٢٠ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٢٥ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، مسالك الابصار، الخطوط، من ١٢٥ ، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٢١.
 (٣) العمرى، منابعة ومن.
 (٣) من مانية ومن.
 (٣) مانية المرب، والشرق منها، وتوجد على الاقل للائة مليون وتسعمائة ألف ونظرا لوجود نهر التيجر، وروافده ووجد التسى التسى ٢٤٢٤
 (٣) مانية زبو ٢٢٠٠٠، مامين ومن.
 (٣) مانية ومن.
 (٣) مانية ومن المرب، والشرق منها، وتوجد مانية زبو ٢٢٠٠٠ توجد نوجد أينا، ماليون دوليون المرب، والشرق منها، وتوجد مانية زبو تعد الإبل نوجد نوغ المرب والشرق منها، وتوجد مانية زبو تعد الإبل نوج ورافزانات. وفي اليد الأحرى عان الأراضى المروعة تتمارض غالبا مع الطرق التي يسلكها القطيع في الرخال.
 (٣) الرغال. ولارغال كثيف مين المراعى على طول اليجم وروافد. (وبها كلاً متاز من وربع في أور في أور من الراعى على طول اليجم وروافد. (وبها كلاً متاز من نوع في الم أيزيال كثيف مين المراعى على طول اليجم وروافد. (وبها كلاً متاز من نوع في الم أيزيال دوجة أور المربي المراعى على طول اليجم وروافد. (وبها كلاً متاز من نوع أور أور الماليوم المرافي المراضى المربي الماليوم المراضى أور الماليوم المرافي أور أور الماليوم المرافي أور أور المول اليجمر المراضى أول أور أور أور أور أور أور

الميسادون:

يمتهن بوبو (وهم ينتشرون في جنوب غرب ثنية النيجر من جني وسن Sorko حتى Bobo Dioulasso ) صيد الأسماك، وأيضا سرك Sorko وهم من السنغي)، وينقسمون إلى عشيرتين فرن Faran وفونو Fono صيادي أسماك وصيادي حيتان بالحربة<sup>(1)</sup>.

المعتقدات الدينية قبل الإسلام:

🐨 Gamarwel) ومناطق الرعي في الشمال والشمال الغربي.

ويجانب الأنواع العادية من الغنم يوجد غنم ماسنة سيجو وتتبكتو في منطقة الدلنا الداخلية. كما وجدت معاولة لتهجين غنم بخاري Astrakhan مع الاصناف الرباء معليا ولكنها انتهت بالفشل.

وتوجد حركة تعمدير هاللة من الماشية إلى دكار Dakar، وساحل العاج Ivory Coast ، وغانة، وعلى درجة أقل إلى ليبريا Liberia وتيجيريا Nigeria ويرسل على الاقل ٣٠ ألف رأس ماشية وحوالى ١٠٠ ألف رأس معز وغنم سنويا إلى نيجيريا وحوالي ٣٠ ألف رأس ماشية و٩٠ ألف رأس من الغدم والمعز إلى غانة، ١٤ ألف رأس من الماشية و ٢٠ ألف رأس من الغنم والمعز إلى ماسط العاج . والمراكز الكبرى لتجميع وتصدير الفواء والجلود وتوجد في باماكو Bamako وكايس Kayes .

Harrison Church, West Africa, A study of the environment and of Man's use of it, p. 252 - 253.

(١) محمود كعت، تاريخ الفتاش، الترجمة الفرنسية لدلاقوس، ص ٤٦، هامش٣. والنص العربي ص ٧٧ حيث يذكرو رواية اسطورية يفهم منها أن هذه القبائل، كانت تمتهن ميد الحيتان يقول، ... دوولدت سور (احدى جوارى نوح عليه السلام) بوبو وسوى ... ولدت سبط سرك ونار فلما كبر الأولاد اذن لهم نوح عليه السلام أن يرتخلوا مع أمهاتهم فينزلوا في ناحية البحر وبصطادوا حيتانا بعبشوا بانفسهم ويأتوا له بشيء من ذلك الحيتان ...ة والترجمة الفرنسية لدلافوس، ص ٤٦ هامش٦.

Trimingham, A history of islam in west Africa, p. 84.

الصنم )<sup>(1)</sup>وربما كان لديهم افكار عن مصير الإنسان، (يدل على ذلك طريقة دفن ملك غانة)<sup>(1)</sup>، والاعتقاد في السحر والشعوذة<sup>(1)</sup>.

وفى وصف البكرى لمدينة غانة يقول: «انه كان يوجد حول مدينة الملك قباب وغايات وشعراء يسكن فيها سحرتهم، وهم فى نفس الوقت كهنة الديانة، وفيها دكاكيرهم وقبور ملوكهم، ولتلك الغابات حرس، ولايمكن لأحد دخولها - محاطة بالسرية - ولامعرفة مافيها<sup>(1)</sup>.

وفيسما يتعلق بالوثنية، يذكر البكرى، أن في بلد الدمدم، قلعة عظيسة عليها صنم في صورة امرأة يتألهون له ويحجزنه<sup>(ه)</sup>.

ويقول البكرى أن أهل بلد زافقوا، يعبدون حية كالثعبان العظيم لها عرف وذنب، وهي تسكن في مغارة بالمفازة وعلى مدخل المفازة عريش واحجار ومسكن قوم متعبدين معظمين لتلك الحية ويعلقون نفيس الثياب وحر المتاع على ذلك العريش، ويضعون له جفان الطعام وعساس اللبن والشراب<sup>(1)</sup>.

ويقبول صاحب تاريخ السودان أن أهل سنغى كمانوا مشركين، وكمانوا

(٣) البكرى، المغرب ص ١٧٦، وفي ذلك يقبول البكرى: ص ١٧٦ ، وإذا مات ملكهم عقدوا له قوبه عطيسة من خطب الساج ووضعوها في موضع قبوه ثم أتوا به على سرير قليل الفرش والوطا فادخطوه في تلك القبة ووضعوا معه حليته وسلاحه وانيته التي كان بأكل فيها وبشرب وادخلوا فيها قادخطوه في تلك القبة ووضعوا معه حليته وسلاحه وانيته التي كان بأكل فيها وبشرب وادخلوا ويها المحمد والذي التي كان يأكل فيها وبشرب وادخلوا فيها في موضع قبوه لمامه وشرابه واغلقوا عليهم بالمالية والخطوا التي كان يأكل فيها وبشرب وادخلوا والمعه خليته وسلاحه وانيته التي كان يأكل فيها وبشرب وادخلوا والمعه والأشربة وادخلوا معه رجالا ممن كان يخدم طعامه وشرابه واغلقوا عليهم باب القبة وجعلوا فوق القبلة الحصر والاحتفار معه رجالا ممن كان يخدم طعامه وشرابه واغلقوا عليهم باب القبة وجعلوا فوق القبلة الحصر والاحتفار معه رجالا ممن كان يخدم طعامه وشرابه واغلقوا عليهم باب القبة وجعلوا فوق القبلة الحصر والاحتفار معه رجالا ممن كان يخدم المامه وشرابه واغلقوا عليهم باب القبة وجعلوا فوق القبلة الحصر والاحتفار معه رجالا ممن كان يخدم المامه وشرابه واغلقوا عليهم باب القبة وجعلوا فوق القبلة الحصر والاحتفار معه رجالا من كان يخدم المامة وشرابه واغلقوا عليهم باب القبلة الحصر والاحتفار ما احتمام النامؤددموا فوقها بالتراب حتى لايوصل إلى ذلك الكرم الا من موضع وأحله.
 (٣) المكرى، المغرب، من ١٧٥.
 (٥) اليكرى، المغرب، من ١٧٩.
 (٢) المكرى، المغرب، من ١٧٢.

يعبدون الحوت الذي يظهر لهم فوق الماء في البحر والحلقة في أنفه في أوقات. معلومة، (وقتله زا الأيمن)<sup>(١)</sup>.

ويفهم من رواية السعدي (صاحب تاريخ السودان) ، أن أهل مملكة موشى كانوا يقدمون أجدادهم الموتي(٢) .

والتنه Tana (المحرم Tabou الطوطم) كما يقول دلافوس، عموما هو أحد الحيوانات التي أنقذ أحد أفرادها جد العشيرة من ظرف عصيب، ولكته يمكن أن يكون أيضا ولأسباب مشابهة اسم أحد أنواع النباتات (الأرز مثلا أو نوع معين من الأرز ) أو نوع من الاشياء المصنوعة (الاقمشة ذات الالوان الزرقاء مثلا).

ويقول دلافوس أن جار Diara كمثال طوطمهم هو الاسد، لأن جدهم الذي كان رضيعا كان على وشك الموت جوعا نظرا لأن أمه لم يكن لديها لبن وقد رضع ثدى لبؤه.

والكوبالي، طوطميهم (محرميهم) السمكة التي انقبذت جدهم، والبمبة Bamba الحشرة التي انقلت جدهم من فكي التمساح ... وهكذا<sup>(٣)</sup>.

وفيما يتعلق بالسحر وممارسة الشعوذة، فللسحرة في السودان وعند الينبر بالذات (وكانوا تحت ملطان مالي) ، مهابة كبيرة وهم في الغالب من طبقة الحدادين وينتظمون في جميعات سرية، - لانعرف عنها إلى الآن الا القليل - وهؤلاء السحرة يتكهنون بالمستقبل وذلك بفحص امعاء الحيوانات (المضحاة)

(١) السعدي، تاريخ السودان، ص ٥٤، الترجمة القرنسية لهوداس، ص ٧-٨.

(٢) السعدي: نفس المصغر؛ ص ٢٤، الترجمة العربية؛ من ١٢٢.

(3) Delafosse, Les Civilisation Négro-Africaines, p. 66.

ويلقون الرعب والفزع في قلوب السكان وذلك بأعمال الشعوذة والسحر التي يمارسونها، مثل خروجهم ليلافي مواكب خلال القرية، مرتدين الملابس الغربية اللا معه وعلى رؤسهم قرعات فارغة بها ثقوب، وهذه الاعمال كلها بخعل لهم نفوذا كبيرا بين السكان<sup>(1)</sup>.

اليهوديسة والنصرانيسة:

إلى جانب المعتقدات الدينية الوطنية، عرف السودان اليهودية فالأفكار اليهودية دخلت مع المهاجرين اليهود الذين هاجروا إلى السودان الغربي.

وبرجع أول استقرار ثابت لجماعات (اليهود) من افريقية الشمالية، في بلاد السودان، كما يرى دلافوس Delafosse، ربما إلى سنة ١١٥م، وذلك عقب ثورة اليهود ضد الحكم الروماني في قورينه<sup>(٢)</sup>. وقد اتخذ المهاجرون طريقين مختلفين: جماعة منهم رحلت جنوبا متخذة طريق اير وخلال النيجر الأوسط إلى السنغال وفوته. وهناك لحقت بهم فيما بعد الجماعة الأخرى التي اتخذت طريق جنوب مراكش (المغرب الاقصى) وأدرار مورطانية، وحدث في السودان أن ذابت دماء اليهود في دماء أهل البلاد اللين يمكن أن نلاحظ إثار لدماء اليهودية فيهم<sup>(٣)</sup>. ويذكر محمود كعت، أن تندرم كان مسكن قوم بني اسرائيل واجدائهم وآبارهم هنالك إلى الآن (أي إلى أيامه، وهو يكتب في

(1) دائرة المعارف الإسلامية، الترجمة العربية، جدة، ص ١٨١ .

(3) Bovill, the golden trade of the Moors, P. 54.

وانظر فيسا سبق الكلام عن قبائل الفلان.

<sup>(2)</sup> Bovill, The golden trade of the Moors London, Oxford University press, 1961, p. 53, Fage, an introduction to the history of west Africa, p. 14.

سنة ۹۲۹هـ)<sup>(۱)</sup>.

اما عن النصراينة فتقول رواية أبو عبد الله بن يحيى الزهرى التي ينقلها صاحب الحلل الموئية، أنه كان مكان السودان الذين كانت عاصمتهم مدينة غانة «متشرعين فيما سلف من الدهر بدين النصرانية إلى سنة (٢٩هـ / ١٠٧٦م)(٢).

ولكن صحة النص كما ورد في كتاب الجغرافية لأبي عبد الله محمد بن أبي بكر الزهري (المتوفى في أواسط القرن السادس الهجري) ، الذي قام بنشره وتحقيقه محمد حاج صادق في.Bulletin d'etudes orientales, tome XXI .année 1968, "Damas", 1968.

هو اوأهل هذه البلاد كانوا يتمسكون فيما سلف بالكفر إلى عام ستة وتسعين وأربعمائة (وصحتها عام ٤٦٩ كما هو وارد في مخطوط الخزانة العامة بالرباط)<sup>(٣)</sup>.

وكما يقول دلافوس، قوبدون شك فان التيار المسيحي لم يستطيع كسب السودان أنفسهم، ولكنه من الغريب أن نلاحظ أنه يين الكلمات التي اخذوها (١) محمود كعت، تاريخ الفتاش، من ٢٢-١٢، الترجمة الفرنسية لدلافوس، من ١١٩-١٢٠ دونتدرم تعبير يعني الابار الكبيرة.

Monteil, Problemes du soudan occidenal. Juifs et Judaises Hespéris, tome XXXVIII, 3 et 4 trimestres, année 1951, p. 290. رعن اكتشاف تندرم يحكى بونيل دوميزيير الته رأى هناك مقبرة يقال أنها مقبرة اليهود، حيث كانت

توجد عظام على مستوى الأرض أما بالنسبة للابار فان الميضات المتوالية للنيجر قد غطتها. ولكنه فضى احد هذه الابار وبذلك نأكد من صحة ماورد في كتاب تاريخ الفتاش. Monueil, Problemes du Soudan occidental: Juifs et Judaises, p,290.

Monteil, Problemes du Soudan occidental. Julis et Judaises, p.290. (۲) الطل للرشية، من ۷.

(٣) الزهري، كتاب الجفرافية، من ١٢٥.

## الإسلام في بلاد السودان الفصل الأول

الإسلام في الصحراء وبداية تعرف العرب على بلاد السودان

لما كمانت صحراء المغرب الكبرى- بفضل واحاتها وعيون ماتها - هي وسيلة الربط بين بلاد المغرب وبلاد السودان (انظر ماسبق ص ١٨٠ – ١٨٢ كان من الطبيعي أن يتعرف العرب على بلاد السودان عن طريق الصحراء.

الفتوح العربية في الصحراوات الليبية وبداية التعرف على الأطراف الشمالية الشرقية للسودان:

ولما كمانت فتوحات المرب الأولى في المغرب قد استهدفت الأقاليم الصحراوية وهي الاقاليم التي تشبه بيئتهم -- لم يكن من الغريب أن يتعرفوا على تخوم السودان منذ وقت مبكر. فعندما وجه عمرو عقبة بن نافع سنة ٢٢ هـ<sup>(1)</sup>، إلى صحراوات يرقة الجنوبية تقول رواية ابن عبد الحكم أن عقبة. بلغ زويلة وصار مابين برقة وزويلة للمسلمين<sup>(٢)</sup>.

- (١) هو عقبة بن نافع بن عبد القيس بن لقيط بن عامر بن أمية بن الحارث بن عامر بن فهر، القرش، الفهرى، فهو من قريش، ولد على عهد رسول الله، قبل وفاة رسول الله قلة بسنة واحدة، دخل عقبة المغرب مع ابن خالته عمرو بن العاص، وكان في بداية مراحل الشباب، وعهد إليه معاوية بن أبي سفيان بولاية أفريقية سنة ٥٩هـ ١٧/ م، وتتركز أهمية ولاية عقبة عده في الحملة التي قام أبي سفيان بولاية أفريقية سنة ٥٩هـ ١٧/ م، وتتركز أهمية ولاية عقبة عده في الحملة القياب، وعهد إليه معاوية بن أبي سفيان بولاية أفريقية سنة ٥٩هـ ١٧/ م، وتتركز أهمية ولاية عقبة عده في الحملة التي قام أبي سفيان بولاية أفريقية سنة ٥٩هـ ١٧/ م، وتتركز أهمية ولاية عقبة عده في الحملة التي قام أبي سفيان بولاية أفريقية منة ٥٩هـ ١٧/ م، وتتركز أهمية ولاية عقبة عده في الحملة التي قام وبني المائة والتي التنهت بتأسيس عاصمة عربية جديدة لولاية أفريقية هي مغينة القيروان. وبي إلي السنة والتي التنهت بتأسيس عاصمة عربية جديدة لولاية أفريقية من منها التي والنه، والتي التنهت بتأسيس عاصمة عربية جديدة لولاية أفريقية من منها من والتي القيروان. وبني المائة والتي التنهت بتأسيس عاصمة عربية جديدة ولاية أفريقية من منها القيروان. وبني المحد الجامع وطر الأمارة. وفي الوقت الذي أتم فيه عقبة بناء القيروان التي الأمو بعزله، وبعد عزله عن أفريقية من منه وهد الأمارة. وفي الوقت الذي أتم فيه عقبة بناء القيروان التي الأمو بعزله، وبعد عزله عن أفريقية منة ٥٥ه م الخة نحو المثرق، ومني إلى دمشق، والظاهر أنه طل مقيما بها عزله عن أفريقية منة ٥٥ه م الخه نحو المشرق، ومني إلى دمشق، والظاهر أنه طل مقيما بها مندود. وبعد وفاة معاوية، ولاه يزيد افريقية للمرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه / م منه منه منه المرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه / ٢٨٢ م بن ٢٦٢٩٢ م بن منهما بها منورة. وبناد ورفاة معاوية، ولاه يزيد افريقية للمرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه المرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه المرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه المرية الفريقية للمرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه المرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه المرة المرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه المرة الفريقية للمرة الثانية، استشهد في تهوده منة ٢٢ه المرة المرة الفريقية المرة الفريقية المرة المرة المرة الفريقية المرة المرة الثانية، المرة المنه المرة
- المالكي برياض النفـوس، ترجـمد' عـتمـمة رقم (٢٩)، ص ٦٢-٦٢، ابن الأثير أسد الغاية في معرفة الصحابة، جـ٦٠ ص ١٢٣ طبعه القاهرة سنة ١٢٨٦هـ ابن علماري، البيان المغرب، جــ١ ، مي

ويحتمل انه تم تعرف العرب لأول مرة على السودان في زويله، فهي عند الكتاب العرب أول حد بلاد السودان، ويجلب إليها أكثر الخدم السود<sup>(1)</sup>.

وبعث عمرو بن العاص وهو محاصر لأهل اطرابلس يسرا بن أبي أرطأة إلى ودان عاصمة اقليم فزان<sup>(٢)</sup> ، وفزان وودان من أطراف السودان. غزو واحات الصحراء سنة ٤١ ، ٤٢هـ.:

ظلت حملات العرب في صحراوات ليبيا المؤدية إلى السودان مستمرة ففي سنة ٤١هـ يذكر ابن الأثير أن عمرو بن العاص استعمل عقبة بن نافع ابن عبد قيس على أفريقية فاتتهى إلى لواته ومزاته فأطاعوا ثم كفروا فغزاهم من سنته فقتل وسبى، ثم افتتح في سنة النتين وأربعين كورا من كور السودان. فوافتتح ودانه. والمقصود بكور من كور السودان في نص ابن الأثير، هو واحات الصحراء، وبفهم من هذه النصوص، أن واحات الصحراء ، كانت معمورة بالسودان.

غزوات العرب في صحروات جنوب طرابلس:

وفى سنة ٤٦هـ / ٢٦٦م، خرج عقبة من مغملاس من أرص سرت<sup>(1)</sup> ، ومعه اربعمائة فارس، وأربعمائة بعير، ولمانمائة قربة ماء ( لأنه سيعبر صحواء موحشة جرداء، ولايد أن يتزود بالماء) ، وكان برفقته بسر بن أبى أرطأة وشريك بن سمى المرادى<sup>(٢)</sup> ، ووصل ودان<sup>(٣)</sup> ، وخضعت له، ولكن عقبة أخذ ملكهم وصلم أذنه، وأخذ عقبة الضرية المفروضة على مدينة ودان وهى ٣٦٠ رأسا (ثلالمائة وستون) رأسا<sup>(1)</sup> ، ووربما كانت من العبيد، خاصة وأن بلاد فزان تعتبر باب السودان من حيث يجلب الرقيق،<sup>(٥)</sup> . ويلاحظ الوصول إلى ودان هنا لثالث مرة؟ والهدف من مواصلة غزو نفس المنطقة هو: الاستقرار السياسى، ونشر الإسلام.

ثم سأل عقبة أهل ودان عما وراءهم من البلاد فقالوا جرمة (عاصمة الجرميين Garamantes القديمة). فسار متوجها إليها ووصلها بعد مشى ثمانى ليال، فلما اقترب منها وأصبح على مسافة ستة أميال،دعا أهلها إلى الدخول في الإسلام فوافقوه، وخرج ملك المدينة كما تقول الرواية، راكبا للقاء عقبة الذي ارسل بعض فرسانه فأنزلوا الرجل من ظهر مطيته وأمشوه، فما وصل

- (1) أ.د. سعد زغلول، الريخ المغرب العربي، ص ١٣٨ ، ابن عبد الحكم، فتوح مصبر والمغرب، ص
   (1) البكري، المغرب، ص ١٢ (يقول غدامس من أرض مرت)، وعن مقعداس، ص ٧.
- (۲) ابن عبد الحكم، نفس المصدر، ص ۲۹۲، وقارن البكرى، ص ۱۲ (حيث يسميه شريك أبن سجم المرادي).
- (٣) ودان جزيرة (واحة) في جنوب مدينة سرت وكانت مضمومة إليها ، وهي جزائر نخل متصلة بين عفرب وشمال إلى ناحية السم ودشتهر بالنمور الرطبة. ابن حوقل، صورة الأرض، جسا حم ٣٧.
   (٤) ابن عبد المحكم، نقس المدر، من ٣٩٣.
   (٥) أبن عبد إغلول. تاريخ المغرب العربي، من ١٣٩ ، ١٣٩.

الزعيم الجرمى الناعم إلى عقبة حتى كان يبصق الدم. وعندما ما احتج الرجل على تلك المعاملة العنيفة مع أنه أتى طائعا، رد عليه عقبة بأن ذلك أدب له . حتى لايفكر في حرب العرب. كما فرض على الجرميين ضريبة مماثلة لما كان يدفعه أهل ودان أى ٣٦٠ (ثلاثمائة وستين) عبدا.<sup>(1)</sup>

وسأل عقبة عن الأقاليم الواقعة فيما وراء فزان فدلوه على أقليم كوار<sup>(٢)</sup>، وعاصمتة خاور وهى قصر عظيم على رأس المفازة<sup>(٣)</sup>، واستمرت الرحلة إليها خمسة عشر ليلة، وحاصرهم عقبة شهرا دون جدوى، ثم فاجأهم ليلا وأنزل بالمدينة عقوبة رادعة حيث استباح مافيها من ذراريهم وتسايهم واستولى على الأموال، وقتل المقاتلة<sup>(1)</sup>.

وهكذا انتبهت أول جولة كبرى في صحراوات جنوب طرابلس، ورجع عقبة محملا بالمغانم والسبى إلى قاعدته الأولى في مغمداس مارا يزويلة، بعد حمسة أشهر. وكان من نتائج تلك الغزوة تثبيت سلطان العرب في الصحراء، ونشر الإسلام بين قبائل البربر هناك<sup>(ه)</sup>.

- (۱) ابن عبد الحكم، فتوح مصر والمغرب، ص ٢٦٢ ٢٦٣. أ.د. سعد زغلول تاريخ المغرب. العربي،
   مى ١٢٩ ، وقارن البكرى، مى ١٢ (حيث يقول النص عن الضربية أنها ٢٦٠ عبدا وليس رأسا).
   (٢) كوار ومنها يخرج الشب المروف بالشب الكوارى، ولايعد له شيء في الطيب، وبلاد كوار يحويها بعض واد يأتي من جهة الجنوب، مارا إلى الشمال، لاماء به الا أن الماء اذا حفر عليه وجد به معينا كثيرا، الأدريس، صحية الغرب من ٢٨.
- (٣) المقاز ، والمقازة: البرية القفر، وتجمع المقاوز، وسميت الصحراء مقازة لأن من خرج منها وقطمها فازه قابن منظور، لسان العرب، طبعة بيروت، جرت، من ٣٦٣.
  - (٤) ابن عبد المكم، فتوح مصر والمغرب، من ٢٦٢ ، ٢٦٣.

## نشاط العرب في صحراوات المفرب الأقصى والأطراف الشمالية للسودان الغربي:

بعد أن تعرف العرب على صحراوات برقة وطرابلس حتى أعماقها الجنوبية كان من الطبيعي أن يواصلوا جولاتهم في صحراوات المغرب الغربية. ففي منة ٦٢هـ/ ١٨١م. بعد ولاية عقبة الثانية اجتاح صحراء المغرب الأوسط، ووصل إلى صحراوات بلاد مراكش.

ولما كان هدف عقبة هو الاحتساب والعصل في سبيل الله، فانه اجتهد في نشر الإسلام لأول مرة في صحراوات بلاد مراكش<sup>(1)</sup>. وتوغل حتى درعة حيث بنى فيها مسجدا<sup>(٢)</sup>، ثم سار عقبة مع وادى درعة إلى الشمال بعد أن أوغل في الصحراء بعض الشيء - في انجاه تافللت - ثم دار حول الأطلس الكبرى، ووصل إلى هذه السلسلة المتهيلة من الجبال عند سفحها الشرقى، واستولى على بلدة أغمات ونفيس، ومن وادى نفيس سار عقبة حتى نزل يوادى سوس (السوس الأقصى) ،وانجه إلى عاصمته وهي مدينة ايجلى التى بنى فيها مسجدا هي الأخرى<sup>(٢)</sup>. وهناك أرسل إلى قبائل جزولة فوصلوا إليه ودعاهم إلى الإسلام فاسلموا وقفلوا إلى منازلهم<sup>(٤)</sup>، وترك فيها رجالا لينشروا الإسلام بين أهلها<sup>(٥)</sup>.

وتقول أنه فغتع التكرور حتى غانة (<sup>1)</sup> لكن صحت المؤرخين الكبار الموثوق بهم (كما يقول De la chappelle )، يمنعنا من القلول بأنه وصل إلى بلاد السودان<sup>(1)</sup>، باستثناء رواية يذكرها ابن عذارى نقلا عن ابن عبد البر يقول فيها : فغتح عقبة بلاد البرير، إلى أن بلغ طنجة، وجال هنالك، لايقاتله أحد، ولايعارضه حتى فتح كورة من كور السودان<sup>(1)</sup>. ويمكن قبلول هذه الرواية على أن صحراء المغرب الأوسط (الجزائر) مترامية إلى تخوم السودان، وكذلك المغرب يمتد طبيعيا نحو الجنوب إلى تخوم السنغال والنيجر<sup>(1)</sup>. كما يمكن أن يقال أيضا أن مملكة غانة كانت تمتد داخل الصحراء في الشمال. اذ أن ملوك غانة كلما يقلو ابن خلدون كانوا مجاورين للبلار المقال. اذ أن ملوك المغرب<sup>(0)</sup>.

ونجد في البكرى رواية تقول: «بيلاد غانة قوم يعرفون بالهنيهين من ذرية الجيش الذي كان بنو أمية انفذوه إلى غانة في صدر الإسلام، ويسلى أيضا قوم منهم يعرفون بالفامان<sup>(٢)</sup>. وهذه الرواية يمكن أن تؤيد الروايات التي تشير إلى أن عقبة وصل إلى تخوم سودان المغرب الأقصى، وذلك أن فتوحات موسى بن نصير (٨٦-٩٦هـ / ٢٠٥-٧١٤م) رغم أنها اتمت فتوح العرب في المغرب الأقصى – فان الروايات لاتشير إلى أنه وجه جيوشا تحو يلاد

De la chappelle, Histoire du Sahara occidental, p. 55.
 نفس المرجع ، س ٥٥.

بلاد المغرب فيمكن أن تتفق رواية البكري مع النصوص التي تشير إلى أنه عي ولاية عبيد الله بن الحنحاب (١١٦ هـ/٧٣٥م) ، توغل قائده حييب بن أبي حييده الفهري في السوس الأقصى نحو الجنوب حتى بلغ أرض السودان(1) .

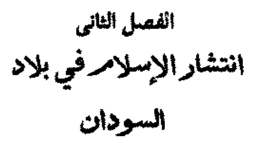
والمقصود بذلك الصحراوات الجنوبية من بلاد مسوفة ولمتونه الصنهاجية المؤدية إلى مدينة أودغست (أولى بلاد السودان)<sup>(٢)</sup>. وانتهت الحملة بنجاح كبير، فخضعت القبائل في تلك الأقاليم وعاد حبيب بعدد وفير من السبي ويأحمال من التبر<sup>(٣)</sup>.

هل فتح العرب السودان الفربي ا

وهكذا تم للعـرب فـتح المغـرب ونشـروا الإسـلام حـتى تخـوم بلاد السودان.وهنا يمكن أن نتساءل لماذا لم يوجه العرب نشاطهم في هذا الوقت المبكر عبر الصحراوات الجنوبية إلى بلاد السودان الغربي (غانة – مالي – كوكوا)، وخاصة أن هذه الأقاليم تشبه تماما البيئة الصحراوية العربية.

ويمكن الرد على ذلك بأن العرب كانوا قد عرفوا بلادا غنية في الشام وفي مصر وفي أفريقية وأسسوا فيها قواعد راسخة للإسلام، وأنهم تبعا لذلك فضلوا توجيه انظارهم نحو الأندلس وخيراتها الوفيرة يدلا من بلاد السودان التي كانوا يجهلونها والتي تصوروا أنها كانت آخر المعمور من الأرض<sup>(1)</sup>. وهكذا قدر للإسلام في المغرب أن ينتظر أكثرمن ثلاث قرون قبل أن يتوغل

في قلب بلاد السودان وذلك مع مطلع القرن الخامس الهجرى وبفصل قبائل صنهاجة أصحاب اللثام. هذا وأن ظل العرب يطرقون أطراف الصحراوات الغربية الجنوبية التي كانت بمثابة أبواب لبلاد السودان.



## الفصـل الثانــى انتشار الإسلام في بلاد السودان

على عكس يلاد المغرب التي بدأ الإسلام ينتشر فيها بسرعة مع انتشار القوات العربية الفائقة، كان دخول الإسلام إلى بلاد السودان وئيدا وبالطرق السلمية. والذي يفيهم من المصادر العربية الأولى أن الإسلام دخل إلى السودان مع قوافل التجار التي كانت تتردد مابين المغرب وبلاد السودان. ولما كانت الصحراء هي وسيلة الربط بين البلدين كما بينا في الباب الأول (ص كانت الصحراء هي أن يقدوم أهل الصحراء بالدور الرئيسي في اقامة العلاقات التجارية فيما بين شمال صحرائهم وجنوبها وفي نشر الإسلام في نفس الوقت.

وهكذا كان فضل دخول الإسلام إلى السودان الغربي من نصيب قبائل صنهاجة أهل اللثام بصفة خاصة.

والعلاقات التجاربة بين البلدين قديمة ترجع إلى ماقبل الفتح العربى للمغرب - إلى أيام قرطاجة. فقد كان القرطاجيون على علاقة وثيقة بأفريقية السوداء عن طريق الصحراء الكبرى<sup>(1)</sup>. وكان حجم مدينة لبتس ماجناLeptis Magna الرومانية وازدهارها الواضح الملموس والتي كانت تلاصق طرابلس الحالية يمكن تفسيره في ضوء موقعها عند نهايات طرق التجارة التي كانت تعبر الصحراء الكبرى مخترقة جنوب فزان. وكذلك يقال أن مدينة عكس القرطاجية الواقعة على الساحل المراكش المطل على المحيط الاطلنطى يعكس أيضا موقعها عند نهاية طرق التجارة عبر صحراء موريتانيا. ولقد كتب هيرودوت في القرذ الخامس قبل الميلاد تقريرا يقول أن جماعات الجرمنت

 <sup>(</sup>١) ريمون فيرون، الصحواء الكبرى، ترجمة الدكتور جمال الدين الناصورى، ص ٧٠.

Germantes وهي جماعات بربر فزان قد تعودوا على الاغارة على الأنيوبيين (وكان يقصد بالطبع الزنوج) بعرباتهم التي يجر الواحدة منها أربعة خيول وهذا المقربر يوضح بما لايقبل الشك صحة ماترويه الرسوم العديدة على الصخور التي وجدت مرسومة على طريقين رئيسيين كلاهما يقود إلى ثنية النيجر العظيم. وكانت عبارة عن عربات بخرها الخيول وكان الطريق الأول من فزان والثاني من جنوب مراكش. وهذه الطرق بدورها تؤيد القروض العلمية التي أثيرت بشأن كلتا المدينتين السابق ذكرهما. كما ترتبطان بأننتين من طرق القوافل الرئيسية في الأزمنة التاريخية.

ومنذ أن حل الجمل محل العجلات في الصحراء الكبرى صار من المؤكد أن هذه الرسسومسات ترتبط بالأزمنة القسديمة. ولو ربطنا ذلك بملاحظات هيرودوت لتوصلنا إلى دلائل واضحة تشير إلى وجود علاقات منتظمة بين شعوب البحر المتوسط وزنوج أفريقية منذ القرن الخامس قبل الميلاد على الأقل.

ولقد كانت القبائل البربرية الرعوية تمثل العامل الوسيط بطبيعة الحال في مثل هذه العلاقة عبر الصحراء<sup>(1)</sup>.

العلاقات بين السودان وأفريقية:

وعقب الفتح استمرت العلاقات التجارية بين المغرب وبلاد السودان، بل وازدهرت نتيجة للجهود التي قام بها الولاة العرب. فقد قام والي (عامل) المغرب عبد الرحمن بن حبيب<sup>(٢)</sup>، يبناء مجموعة من الآبار يعددها لنا

رولاند أوليفروجون فيج، موجز تاريخ أفريقية، ترجمة الدكتورة دولت أحمد صادق، القاهرة ١٩٦٥
 (ملسلة دواسات أفريقية ٣)، من ٦٦، من ٦٧.

(٢) عبد الرحمن بن حبيب بن أبي عبده بن عقبة بن نافع الفهري - حفيد عقبة - تغلب على

البكرى على طول الطريق الموصل من تامدلت إلى مدينة أودغست والتي دكرناها في وصف الطرق الموصلة إلى السودان (ص) من بئر الجمالين، وبئر ويطوفان. ولاشك أن العناية بالطريق أكد الصلة بين أفريقية وبين السودان وعمل على التقليل من المشقة والاخطار التي كانت تتعرض لها القوافل التجارية التي كانت تقطع الطريق إلى بلاد السودان، وازدهرت تبعا لذلك حركة التجارة. وعمل أيضا على انتشار الإسلام في بلاد الملتمين حتى أودغست أولى بلاد السودان. وبذلك استطاع عبد الرحمن أن يتم مابدأه جده عقبة من حوالي نصف قرن.

العلاقات بين السودان وافريقية والمغرب الأوسط،

وقد لاقت التجارة مع السودان اهتماما كبيرا من أباضية الرستميين في تاهرت (سنة ١٤٤هـ/ ٧٦١م إلى سنة ٢٩٦ هـ / ٩٠٩م)، يقبول نص ابن الصغير: دواستعلمت السبل إلى بلد السودان وإلى جميع البلدان من مشرق ومغرب بالتجارة وضروب الأمتعةه<sup>(١)</sup>.

ونشطت بخمارة المغرب مع بلاد السودان على أيام الفاطميين، وكان بين الزيريين (بنو زيرى بن مناد خلفاء الفاطميين في حكم المغرب)، وبين ملوك

ابن عبد الحكم ، فتوح مصروالمغرب، طبعة عبد المنعم عامر، القاهرة ١٩٦١ ، من ٣٠٠ - ٢٠١، ابن عذارى، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب نشر وعقيق ج. من كولان، أليقى بروفنسال، ليدن ١٩٤٨ ، جدا ، من ٢٠ - ٦٨ ، الاستاذ الدكتور سعد زغلول عبد الحميد، تاريخ المغرب Ch.A. Julian, Histoire de L'Afrique du Nord, Paris. ، ٢٩٩ 1952, p. 31.

 Ibn Saghir, chronique sur les imams rostumides de Tahert, par motylinski, extrait du tome IV des actes du XIV econgrés internationale des orientalistes, paris, 1907, p. 13, trad Franc, p. 68. السودان علاقات طيبة، بدليل وصول هديه في سنة ٣٨٢هـ / ٩٩٢م من بلد السودان (غانة) لابي مناد ياديس بن أبي الفتح المنصور فيها زرافة(١).

ووصلت أيضا إلى المعز في سنة ٤٢٣هـ / ١٨ ديسمبر ١٠١٣م، هدية جليلة من ملك السودان، كانت تشضحن رقبق كشير وزرافات، وأنواع من الحيوان غريبة<sup>(٢)</sup>.

العلاقات بين السودان والمغرب الأقصى:

أما عن العلاقات بين السودان والادارسة في المغرب الأقصى فليست لدينا نصوص صريحة عنها. ولكن نسبتين من الرواية التي يوردها الادريسي، والتي تقول أن ملك غانة من ذرية صالح بن عبد الله بن الحسن بن على بن أبي طالب، أنه كان ثمة علاقات بين السودان والادارسة.

مسالك التجارة أو الطرق المؤدية إلى السودان:

كانت التجارة المتبادلة بين المغرب وبلاد السودان تسلك ثلاث مسالك رئيسية: في الشرق كان الطريق الذي يربط افريقية بالسودان يبدأ من طرابلس، ومنهما إلى فنزان وكوار، ثم يتجه إلى مملك البرنو، وهو الطريق الجرمنتي القديم<sup>(٢)</sup>.

وفى الوسط (أى مع المغرب الأوسط) ، طريق غدامس غات إلى اير ومنها إلى ممالك الحوصة.

- (۱) ابن عذاری، البیان الفرب، جدا ، ص ۲۲۷، الترجمة الفرنسية لفانيان Fagnan البزائر ۱۹۰۱م، جدا ، ص ۳۱۲.
  - (٢) ابن عذاوى: نفس المصدر، ص ٢٧٥، الترجمة الفرسية، ص ٤١٠.

(3) Bovill, The golden trade of the Moors, P.235.

وفى الغرب مع المغرب الأقصى طريق سجلماسة اودغست غانة (أو سجلماسة - تغازى - ايوالاتن) زمن ابن بطوطة (في منتصف القرن الثامن الهجرى / ١٤م) - وفيما بعد (في القرن ١٦م، على أيام ليون الأفريقي) ، أصبح الطريق ينحدر من سجلماسة إلى تغازى ثم إلى أروان ومنها إلى تنبكتو(١).

وفى كل من هذه الطرق كانت توجد مناطق كبيبرة خالية من الماء، بحيث لاتستطيع القوافل الثقيلة الحمل عبورها الا فى خطورة بالغة بالرغم من ذلك فان يخربة الزمن البتت انها أأمن وأقصر الطرق بالنسبة للتجارة. ومن وقت إلى آخر فان طرقا أخرى قد استعلمت ولكنها اهملت لعدم وجود الآبار أو المراعى. وعلى الطرق الثلاث القديمة كان يوجد الضمان الأكثر لوجود الماء والكلا<sup>(1)</sup>.

ولم يظهرطريق فزان كوار الا قليلا جدا في السجلات التاريخية، ولكنه لايوجد شك انه هو أسهل طرق القوافل عبر الصحراء، كان استعماله دائما. وبالرغم من أن طريق فزان كوار كان يحمل كمية كبيرة من الملح في انجاه الجنوب من واحة بلمه فانه كان أساسا طريقا للعبيد<sup>(٣)</sup>، الذين كانوا يمثلون حينذاك سلعة من أهم السلع ونسبتين ذلك من وصف ابن يطوطه فقد قفل

- (2) Bovill, op-cit, p, 235.
- (3) Bovill, The golden trade, p, 243.

Raymond Mauny, Note sur Les الظر ماسبق القصل الخاص بالمدحراء والسودان grands Voy ages de Léon L'Africain, Hespéris, tome XLI, année .1954, p. 389.

<sup>--</sup> ويقول اليعقوبي (كتاب الهادان، س ٢٤٥) ، ووراء زويله على خمس عشرة مرحلة مدينة يقال لها كوار بها قوم من المسلمين من سائر الاحياء أكثرهم برير وهم يأتون بالسودان

من تكدا إلى المغرب في رفقة مكونة من ستمائة (٦٠٠) خادم().

وقد كان العرب يقتنون الاساود المستجلبين من بلاد السودان ويتخذون منهم عسكرا، وحرسا وخدما، وخصيانا ليقوموا بالخدمة وسط الحريم<sup>(٢)</sup>.

وابراهيم بن الاغلب (حكم افريقية من منة ١٨٤ -- ١٩٦هـ. / ٨٠٠ --٨١٢م) أول من استخدم السودان في عسكره، وبلغ عددهم في أيامه عشرة آلاف<sup>(١٦)</sup>.

وتقول رواية ابن عذارى عن ابراهيم بن أحمد بن محمد بن الأغلب، في آحداث سنة ۲۷۹هـ، انه استخدم السودان في عسكره بعد قتله للقتيان الصقالبة، دوقرب السودان من قصره وقد كان جمع منهم حمسة الاف أسوده<sup>(3)</sup>.

وفي احداث سنة ٣٧٣هـ. يقول ابن عذاري: «اشترى عبد الله بن محمد الكاتب عامل افريقية العبيد السودان وجعل على كل عامل من ثلاثين عبدا إلى مادون ذلك ...)<sup>(ه)</sup>. ويقول (في سنة ٣٤ هـ). «وفيها قوى الأمير يوسف وعظمت شوكته فاشترى جملة من العبيد السودان....)<sup>(1)</sup>.

وتقول رواية ابن القطان صاحب انظم الجمانا، في اخبار منة ثلاث وعشرين وخمسمائة وفي هذه المنة وصل إلى على بن يوسف خبر من مدينة بلنسية أن ابن ردمير عازم على الخروج إلى بلاد المسلمين، فخشى أن تكون حركته كالتي كانت في سنة عشرين فقسط على الرعية سودانا يغزون في المساكر، وكان قسط أهل فاس منها ثلاثمائة غلام من سودانهم برزقهم وملاحهم ونفقاتهم، يخرجون ذلك من أموالهم ففعلواً.

واستمر استخدام السودان في الجيش وكجرس على أيام الموحدين ( ١٥ ٥ -- ٦٦٨هـ) ويقول العمرى في ٤مسالك الابصار، ، عند كلامه عن ركوب سلطان الموحدين لاداء صلاة العيدين وقدامهم جماعة يقال لهم جناوة : وهم عبيد سود بأيديهم حراب في رءوسها رايات من حرير، وهم لابسون جبابا بيضا ومقلدون بالسيوف<sup>(٢)</sup> . وهؤلاء الخدم كانوا يجلبون كما تقول الروايات من بلاد لملم وهي في جنوب النيل نهر النيجر)<sup>(٢)</sup> وهم كفار والجهل يغلب عليهم، ويجلب الرقيق أيضا من قبائل موشي (وهم من الكفار) ، وبعض فلان

- (۱) ابن القطان، نظم الجمان، تحقيق الدكتور محمود على مكى، منشورات كلية الأداب والعلوم الانسانية جامعة محمد الخامس، الرباط، ص ١٠٩ .
- (٢) العمرى، مسالك الايصار، الترجمة الفرنسية لليمومبين، ص ١١٤، الفلقشندى، صبح الاعشى، جده، ص ١٤٦، (يتقل عن العمرى) ولكنه يسميهم (جفارته).

(٢) الادريسي، صفة المغرب مص ٤، أبن خلدون، المقدمة، طبعة التجارية، ص ٥٤.

- وللم يسميهم البكرى «الدمدم»، على نهر النيجر بين كوكو وتادمكة، وهوليس اسم قبيلة معينة. وفي لغة الفلان أصبحت نيام نيام المام nyam-nyain من الكلمة الفلاتية نيام nyam وتعنى بإكل، والتي نقلتها الكتابة العربية محرفة إلى نمنم ويميم وأبو الفدا ينقل عن ابن سعيد دأن نمنم هم أخوة لملم في النسبية.
- البكري، المغرب، ص ١٨٣ ، الاستينصار، ص ٢٢٥ ، وأبو الفنا، تقويم البلدان ، جدا . ص ١٥٣ . جب،، الترجمة الاتجليزية لرحلة ابن بطوطة ص ٣٧٩ عامش ١٠ .

(الفلاته)، وهي قبائل من كفار السودان<sup>(١)</sup>. وبعد خطفهم من قراهم كما يفهم من الروايات، كمانوا يساعون للتجار الاتين إلى بلاد السودان، وهؤلاء بدورهم كانوا يجمعونهم لنقلهم عبر الصحراء، وعلى حين كانوا يشدون وثاق الرجال، كانت النساء والفتيات يمتطين الابل، وبعد أن تقف القافلة قليلا في فزان تستأنف الرحلة في اتجاه طرابلس، حيث يماع الذين لايزالون من العبيد احياء بشمن مرتفع<sup>(٢)</sup>.

ويذكر لنا ابن بطوطة انه اشترى خادم ومعلمة، بخمسة وعشرين مثقالا<sup>(٣)</sup>، وهو بلا شك ثمن كبير. ويقول ابن بطوطة في موضع آخر وان أهل مالي وايوالاتن (ولات) لايبيعون المعلمات (من الخدم)، الانادرا وبالشمن الكثير<sup>(1)</sup>. :

وربحا لم يكن طريق غدامس اير<sup>(ه)</sup> أقل قدما من طريق تغازى. حيت يمر

- (١) ابن خلدون، القدمة، طبعة التجارية، ص ٤٤ يقول عن لملم دوهم كفار ويكتوون في وجوههم واصلطهمه الادريسي، صفة المغرب، ص ٤، الترجمة الفرنسية، ص ٤، السلاوي، الاستقصا ، جـ٦، ص ٢٤ ينقل عن أحمد بابا في معراج الصعود دروعن الفلان انظر ماميق الفصل الخاص بـكان المودانة.
- (٢) بغمهم ذلك من روابة ابن خلدون الخاصة بلملم اذ بقول: ورأهل غانة والتكرور يغيرون عليمهم ويسبونهم ويبمونهم للتبجار فيجلبونهم إلى المغرب وكلهم عامة رقيقهم. المقدمة، طبعة التجارية، من Bovill, The golden trade of the Moors, p, 244. 01.
  - (٣) ابن بطوطه، الرحلة، طبعة التجارية، جـ٢، ص ٢٠٨.
    - ابن بطوطة: الرحلة جد؟ ، ص ٢٠٨.
- (٥) اير أو اسبن اقليم جبلى فى الصحراء الكبرى بين خطى عرض ٢٠ و ١٦ شمالا، ويبلغ طوله من الشمال إلى الجنوب ٢٨٠ ميلا، وعرضه فى جزك الأوسط من الشرق إلى الفرب ٢٠ ميلا، وتقدر مساحته بنحو ٥٨٠٠ متر مربع ويتراوح عدد سكانه بين ٢٠٠٠ و ٢٠٠. ١٠٠٠ نسمة.
- وهوالآن من الاقليم الافريقية التي لايعرف عنها الاالقليل، وقد اكتشفه بارث Barth عام ١٨٥٠ . نم زاره ده باري E.De barry الذي منمه الاهالي من التوغل فيما وراء اجيرو.

بالأرض الصخرية. فان الآثار العميقة (في الصخر) تؤكد فدمه والحموكة الكبيرة لحركة التجارة التي حملها. ولايبدو أن مجرى الطريق قد تغير ابدا

والطريق بين غدامس وغات خلال النصف الأول من القرن الماضى، كان يسيطر عليه طوارق ازجر المتوحشين<sup>(1)</sup>. وبين غات واير، حيث يمر على جزء من اسوأ المناطق الصحرواية في العالم ويقع منتصفه في بلاد ( Kelowi ،

وفى أزاوة أو ازوى يلحق به طريق توات اير الذى يخترق سلسلة جبال الحجار ويتحكم فيه طوارق الحجار<sup>(٢)</sup>.

وكمان أكبر الطرق الثلاثة هو طريق سجلماسة تغازى (تغاز - تغازة) تنبكت، الهام بالنسبة لتجارة الذهب والأهم كمعبر تقافى<sup>(٢)</sup>.

وتعد مسجلماسة أهم مواني الصحراء، وبينها وبين بلاد السودان وسائر البلاد. بجمارة غير منقطعة<sup>(1)</sup>، وقد ازدادت أهمية سجلماسة بعد ترك الطريق

- ويرجع مكانة ابر في الحياة الاقتصادية للمسحراء الكبرى أولا وقبل كل شيء إلى انه على ملتفى طرق القواغل الممتدة بين سكت واقاليم النيجر من ناحية وتوات وغات وغلت وغلمس وملاحلت بلمة من ناحية أخرى، ولذلك تتنازع قبائل افريقية مختلفة هذا الاقليم بيد أنه لايصلح كثيرا لقيام حكومة قوية فيه. وذكر الحسن أين محمد الوزان الزيائي اير لأول مرة في القرن 11 ويظهر أن اسم هذا الاقليم القديم هو اسين ولايزال يعرف به عند السكان السود.دائرة المارف الإسلامية الترجمة العربية، جدام من ١٨٨، من ١٨٩، من ١٩٩.
- (٢) وعن طوارق الحجار انظر ابن بطوطه الرحلة، جـ٣، ص ٢١٠ والترجمة الانجليزية لجب، ص
   ٣٣٧ ٣٣٨. Bovill, op-cit, p, 238.

(3) Bovill, op-cit, p, 235.

(٤) ابن حوقل، صورة الأرض ، جدا ،ص ٩٩. وسجلماسة (بكسر السين والجيم وسكون اللام) مدينة قديمة محربة، في أقصى جنوب المقرب (مراكش) بالقرب من الريساني الحالية، وكانت العاصمة التاريخية لمنطقة تلفيلالت - وأسمت في سنة (١٤١ هـ.. / ٧٥٧ - ٧٥٨م)، والذين بنوها هم الخوارج، وصفهما ابن حوقل (في القرن الموصل بين مصر وبلاد السودان وغانة على ظهر الواحات (كما سبق القول في الفصل الخاص بالصحراء) فانتقلوا عنه إليها<sup>(١)</sup>. وأصبحت القوافل تعبر الطريق بالمغرب إلى سجلماسة، وسكنها أهل العراق، وبخار البصرة والكوفة، والبغداديون الذين كانوا يجتازون ذلك الطريق<sup>(٢)</sup>. ووقد عظمت المدينة في عهد المرابطين (٤٣٠هـ/ ٥٣٩مـ) الذين وجهوا جهودهم تحو بلاد السودان التي كانت سجلماسة بابها ولهذا السبب اعتبرها صاحب الاستبصار من أعظم مدن المغرب<sup>(٢)</sup>. وهي مقصد للوارد والصادر كما يقول الادريسي<sup>(٢)</sup>، وأهل هذه المدينة من أغني الناس وأكثرهم مالا لأنها على طريق من يريد غانة التي هي معدن الذهب ولاهلها جرءة على دخولها<sup>(٥)</sup>.

÷

وظلت سجلماسة تختفظ بأهميتها إلى أن خربت في أواخر سنوات القرن الثامن عشر، وكانت قد بدأت في الاضمحلال منذ عصر ليون. وحلت محلها مدينة Abuam الجاورة الموجودة في اقليم المغرب الأقصى. ولكن أغلب التجارة تركت تافيلالت وبعضها ذهب إلى عين صالح عاصمة توات التى كمان الوصول إليها سهلا من مراكش على طول وادى سواره"saura", وذهب بعض التجار غربا إلى "Lektawa" في وادى درعسة، وإلى وادى فوذهب بعض التجار الذين يتاجرون مع السودان من وادى نون مقابع مليا القوافل عبر الصحراء، ومنها على طول الطريق القديم عبر تغازى و القوافل عبر الصحراء، ومنها على طول الطريق القديم عبر تغازى و ودان في اضمحلال الآن ولكنها لازالت مشهورة بكفاءة صناع الذهب)، ودان في اضمحلال الآن ولكنها لازالت مشهورة بكفاءة حيناع الذهب)، فان الطريق قد تيع المبار المباشر خلال أروان<sup>(٢)</sup>.

وقال الليث المدن مكان كل شيء يكون فيه أصله ومبدؤه نحو معدن الذهب والفضة والأشياء. وفي الحديث فعن معادن العرب تسألوني قالوا نمم أي أصولها التي يتسبون إليها ويتقاخرون بها وفلان معدن للخير والكرم اذا جبل عليهما على للثل. ابن منظور، لسان العرب، جد11 ، ص ١٥٠ سا ١٥ .

- Bovill, The golden trade, p, 235.
   (٢) غلق معدن تغازى، واصغار اسكى سنغى امرا بالا يذهب إليه أحد كان كارة بالنسبة لشعب اليبر الأعلى، نظرا لأنه إلى جانب الساحل، كان مصدرهم الوحيد للمعمول على الملح، لكن ذلك الحدث دفعهم إلى اكتشاف معدن ملح جديد شهير عند التورية Taodenix في سنة ١٩٤هـ / هم ١٩ م، وهو يقع بين تغازى وتبكتو. السعدى، تاريخ السودان، ص ١٣١، الترجمة الفرنسية لهوداس، مي ١٩٤ مـ Eovill, op-cit, p, 144.
- (٣) اروان، ناحسية تقع على بعدد ٢٥٠ كمهلو منسر في شمسال تبكت، على طريق هذه المدينة إلىTaodénit وإلى تندوف. دلافوس وهوناس، ترجمة تاريخ الفتاش بالقونسية، عن ٣٧، هامش إلى المحافظة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافة المحافظة المحافظة المحافظة المحافظة المحاضة المحافظة المحافظة المحافظة المحافظة المحاضة المحافظة المحافظة المحافة المحافظة المحافية المحافظة المحا المحافظة المحافظة المحافظة المحافظة المحافة المحافة المحافظة المحافظة المحافظة المحافظة المحافظة المحافظة المحاف المحافظة الححافية المحافظة المحافظة الم

وهناك فقد التحق به طريقان اخران، احدهما يجرى عبر نواب ومبروك إلى تنبكت (تنبكت)، والاخبر ياتي من سنسند نج"Sansanding" على التينجر الأعلى.

وكان هذا الطريق تسيطر عليه قبيلة مسوفة (أصحاب اللثام) ، ولهم لوازم على المجتازين عليهم بالتجارة من كل جمل وحمل، ومن الراجعين يالتير من يلد السودان، كما يقول ابن حوقل، (التاجر النصيبي)<sup>(1)</sup>، وظلوا يسيطرون عليه حتى زمن ابن بطوطة ( القرن الثامن الهجرى ، ١٤ م). ويتحكم فيه الان عبرب البسراييش، وهم عبرب مستبسريرين من المحتسمل أنهم من أصل حميرى.<sup>(1)</sup>

ولم يقلل من أخطار طريق تغازى تنبكتو، اتخاذه للتجارة لعدة قرون. فقى عام ١٨٠٥م هلكت قافلة مكونة من الفين رجل، وألف وتمانماته حمل من العطش، وكانت قافلة من تنبكت عبسر هذا الطريق، فلم ينج منهما انسان ولاحيوان<sup>(٣)</sup>.

ومعظم الروايات التي امدنابها الكتاب تتكلم عن تجارة الذهب ومبادلته بالملح. وبالنسبة للافريقي، فان الملح كان الأهم بحيث لانجاوز القول بأن الذعب كانت ترتكز قيمته بالنسبة للسودان أساسا على أساس قوته الشرائية للملح، فقد كان دعامة تجارتهم الناخلية، كما كان أساس بتجارتهم الخارجية، ولايمكن أن نفهم أيا منهما دون أن نعرف الأهمية القصوى التي كان عليها لاستمرار الإنسان<sup>(1)</sup>.

(1) ابن حوقل، صورة الأرض، حسًّا ، ص ١٥١

- (2) Bovill, The golden trade of the Moors, p. 52.
- (3) Bovill, op-cit, pp. 235-236.
- (4) Bovill. The golden trade of The Moors, p. 236.

وملاحات الملح الطبيعي في جنوب السودان بأكمله لم نكن فقط ضئيلة بل أيضا مركزه في منطقة صغيرة في مركز الاقليم. وهي ملاحات ملع"Dallul Fogha" في دندي و Faduma أو سبخة Birnin Kebbi المجاوره، التي كانت تربتها مشبعة بالملح بحيث كان ممكنا الحصول عليه عن طريق التبخير. ولكن هذه كانت منابع ضئيلة ومناسبة فقط للاحتياجات المحلية البحتة. وفي الأماكن الأخرى فان الملح لم يكن من المكن الحصول عليه الا عن طريق التجارة.

وعند مالم يكن ذلك ممكنا كما كان الحال غالبا بين القبائل الضعيفة والمنعزلة فانه كان يستخلص بكميات ضئيلة جدا من رماد الاعشاب، ومن سيقان نبات الدخن، وبعض الشجيرات وروث البهائم<sup>(1)</sup>.

ورواية البكرى التي تقول ان القروبين كانوا قد اعتادوا على تبادل الذهب بوزن مساو له من الملح لم يكن مبالغا فيها<sup>(٢)</sup>. وتوجد رواية مماثلة عن مالى يذكرها العمرى في كتابه ومسالك الابصار، تقول: وإن هناك بعض الناس كانوا يصلون بالملح إلى أناس من السودان يبدلون كوم الملح بكوم مواز له من الذهب،<sup>(٣)</sup>. ويروى لنا ابن بطوطه أن حمل الملح كان يباع بمدينة مالى سنة (٣٥٧هـ/ ١٣٥٢م) بثلاثين مثقالا بل ويرتفع ثمنه إلى أربعين مثقالا<sup>(1)</sup>.

ويقول الحسن الوزان، (ليون الافريقي)، (في رحلته الثانية إلى السودان سنة ٩١٨هـ / ١٥١٢م)، عن مدينة تنبكتو .... لكن ينقصهم الكثير من

- (۲) اليكري، المغرب، ص ۱۷٤ .
- (٢) العمرى، مسالك الإيصار (الريقية عنا مصر)، الترجمة الفرنسية لديمومين، ص ٨٢، القلقشندى، صبح الاعتى، جده، ص ٢٩٩.
  - (٤) ابن يطوطه، الرحلة، طبعة التجارية، جالـ٢، ص ١٩٢، الترجمة الاتجليزية لجب، ص ٢١٨

<sup>(1)</sup> Bovill, The golden trade, p. 236 - 237.

الملح نظرا لانه يحمل من تغازى (تغازة) التي تقع على مسافة حوالى خمسمائة ميل من تنبكت وقد تواجدت في هذه المدينة في وقت كان حمل الملح فيها يقدر بثمانين دوكات Ducais<sup>(1)</sup> وارتفاع الثمن جاء نتيجة لندرة وجود الملح في السودان من ناحية، ومن ناحية أخرى لتعرض التجار الداخلين إلى بلاد السودان للمشقة والاخطار، وارتفاع الثمن هذا يؤكد أيضا أهمية الملح لدوام الحياة لدى السود.

ومن قرن مضى فقط فان رحالة أوربي في هذه الجهات وهو الفرنسي Raffenel وجد نفسه بدون كمية الملح المطلوب، حتى انه كان على اتم استعداد ليعقد مثل تلك الصفقة. وهؤلاء الذين شاهدوا ذلك فقط هم الذين يستطيعون أن يلمسوا مدى عمق الشهوة إلى الملح بالنسبة لهؤلاء الذين لايملكون زادا مناسبا منه. وفي السودان الغربي فان الملح كان من الترف بحيث لايتمتع به بصغة منتظمة الا الأغنياء فقط<sup>(٢)</sup>.

وعلى ذلك لم يكن من الغريب أن يكون الملح على رأس الأشياء التي تهدى، كما نستبين من رواية صاحب القتاس التي تقول ..... ويرسل اسكي لرئيسهم (أى لرئيس عبيده)، مع الرسول الذى يأتي منه لحمل صنونه الف كورية والكملية الواحدة من الملح والقميص الأسود والملحفة الأسود الزوجة ذاك الرئيس...ه<sup>(٢)</sup>.

Jean-Léon L'Africain, description de L'Afrique, tome p, 467. (1) وولعل ارتفاع الثمن هذا هو الذي دفع البيروني (توفي سنة ٤٤هـ / ١٠٤٨) إلى القول بان أهل سجلماسة يتاجرون السودان مغابنة، البيروني، القانون المسعودي، الطلعة الأولى، حيش اباد الدكن، الهند، سنة ١٢٧٤هـ / ١٩٥٥م، جس٢، من ٢٥٥. (المقالة الخامسة). (2) Bovill, The golden trade, p, 236.

(٣) محمود كعت، تاريخ الفتاش، من ٩٥، الترجمة الفرنسية لدلافوس وهوداس، من ١٨٠ ، ويقول في موضع أخر عن اسكى داود دفقال اسكى داود وانا كذلك احمل لك لابتغاء عفو الله تعالى وتدين تتبكت للذهب والملح، كما يدين الطريق القديم الذي كانت تقع عند نهايته الجنوبية، ولم يكن أيهـمـا يزرع أو يصنع بل كـان يعـتـمـد على الاستيراد في طعامه وعلى بجمارة الترانسيت في رخائه.

وكانت تنبكت تستمد أهميتها من موقعها في نقطة على طريق النيجر الكبير، وكان هناك طريق يربطهما من الشرق مع مصر، وكان هذا الطريق يدخل اير من in Gali من حسيث يمر خسلال عين ازاوة Azawa وغات ومروزق، وأوجلة وسيوة إلى القاهرة، كما كان الوصول إليها سهلا من المغرب وأول مناطقه الصحرواية واحة نوات. وكان يأتي إليها طريق تغازى بالملح وبجارة بضائع البحر المتوسط، وأرز النيجر ، والدخن، والذهب والعبيد والعاج وجوز الكولا من سنسند فج وجني<sup>(1)</sup>.

وهكذا كانت القوافل التجارية، تجتاز هذه الطرق السالفة الذكر، عبر الواحات ومعادن الملح نحو بلاد السودان. ورغم أن هذه المهمة كانت شاقة وصعبة وتكتنفها الاخطار – وذلك لشدة الغرر بالطريق ومشقة اختراق الصحراء التي لايوجد فيها الماء الا في أماكن معلومة – الا أنها كانت مجزية من حيث كثرة الارباح التي كانت تعود على التجار، والتي جعلتهم بالتالي يولعون يالدخول إلى بلاد السودان وهؤلاء التجار كما يقول ابن خلدون «أرفة

وغفراته غرامة تاعذيه منى راس كلى منة، وهى الكملية الواحدة، والملحقة السوداء لله تعالى. وأمر بذلك في ساعته وأعطاهما إياها، أى الكملية الملح والملحقة السوداء. محصود كعت، تاريخ الفتاش، ص ١٠٦ ، الترجمة الفرنسية ، ص ١٩٦. ولا بأس من الاشارة هنا إلى مايورده ابن الألير في نفس المعنى .. ولما فرغ ظفر لبك من العرب مار إلى ديار بكر التي هي لابن مروان وكان ابن مروان يوسلى إليه كل يوم الهدايا والملح .. أبن الأثير، الكامل، جـ٨ مى ٨٧، احداث سنة ١٤٨. الناس وأكثرهم اموالا لبعد طريقهم ومشقته، وذلك لان نقل السلع إلى البلد البعيد المسافة الذي يحيط بطريقه الاخطار يكون أكثر فائدة وأعظم أرباحا لأن السلعة المنقولة حينئذ تكون قليلة معوزة لبعد مكانها فيقل حاملوها ويعز وجودها واذا قلت وعزت غلت أثصانها(1). وهكذا عسمل معظم سكان الصحراء في التجارة.

ونستبين من الاشارات التي امدنا بها الكتاب العرب، انه منذ نهاية القرن السابع الميلادى (الأول الهجرى) - عقب الفتح العربي للمغرب مباشرة --لاحظ التجار المسلمون من المشرق والمغرب -- بدورهم -- الموارد التي يمكن أن تكفلها لهم المبادلات مع السودان، الذين كانوا يقطنون فيما وراء الصحراء الجدبة في مناطق غنية بالرجال وغنية بالذهب، فنظموا القوافل التي كانت تذهب إلى بلاد السودان، للمحث عن الخدم، والتمر، والعاج، والابنوس، وانياب الفيلة<sup>(٢)</sup>.

ويشترى أكثر التبو أهل وارقلان (وارجلان) وأهل المغرب الأقصى، ويرسل التبر إلى دور السكك ويضرب دنانير يتعاملون بها في التجارة وغيرها<sup>(٣)</sup>.

وكانت العير القادمة إلى بلاد السودان تخمل إلى جانب الملح، الذي يعد أهم سلعة يتجهز بها إلى بلاد السودان. وارفع مايحمل اليهم(<sup>1)</sup>، ضروب

(١) ابن محلدون، المقدمة، المُصل الخاص، بـ دنقل التاجر للسلعة، طبعة التجارية، ص ٣٩٦.

- (٢) ابن خلفون، العبر ، جد٢ ، ص ١٩٩ ، يقبول: قولما فتحت افريقية المفرب دخل التجار إلى بلاد المغرب فلم يجدوا فيهم أعظم من ملوك غاتبة كانوا مجاورين للبحر المحيط من جانب المغرب، الزهري، كتاب الجفرافية، ص ١١٨.
  - (٣) الأدريسي، صفة المغرب، عن ٨، الترجمة الفرقسية، عن ٩.
- (٤) الاستيصار ، من ٢١٤، الزهرى، كتاب الجغرافية، تحقيق محمد حاج صادق من ٢٢، ابو حامد الاندلسي، تخفة الالياب، من ٤٢، الترجمة الفرنسية، من ٢٤٣، ياقوت معجم البلدان، جدا ، من ٨١٢، العمرى، مسالك الابصار، الترجمة الفرنسية لديمومبين، من ٨٢.

الأمتعة من السلع مثل: النحاس المسبوك وآلات الحديد المصنوع، وخرز الزجاج، وهو يستعمل كثيرا في هذه البلاد<sup>(١)</sup>، والودع والاصناف والاحجار التي تشبه العقيق، واساور نحاس وحلق وخواتم نحاس<sup>(٢)</sup>، والاكسية وثياب الصوف والعمائم والمآزر<sup>(٣)</sup> وضروب من الافاوية والعطر<sup>(1)</sup>.

الجماعات التجارية في غانة (انتشار الإسلام عن طريق التجارة) :

وكان هؤلاء التجار لايكتفون بمصاحبة قوافل جمالهم، ولكنهم كانوا يقيمون في جماعات -- اقامة مؤقتة في بعض الأحيان ودائمة في أحيان أخر، في المدن التجارية شمال السودان مثل: غانة ومالي (العاصمة) وجنى وتنبكت وكوكو. ويفهم من رواية ابن حوقل (كان موجودا بأودغست سنة ٣٤٠هـ) أن هذه الجماعات كان لها نظام خاص بها فرئيسهم مسلم ولايقبلون حكم غير المسلمين فيهم، ولايتولى حدودهم ولايقيم عليهم شهادة الامن في دعوتهم<sup>(0)</sup>. ووصف البكرى لمدينة غانة، يبين أنه كان هناك مدينة (يقصد

- (۱) البكرى: المغرب، من ۱۷۹ : الادريسى، مسقمة المغرب، من ٢، من ٢٦ : الاستنب عسار، من ٢٢٤ - ٢٢٥ ، ياقوت، معجم البلدان بجسا ، من ٨١٢ ، القزوينى ، آثار البلاد وأخبار العباد، طبعة بيروت ١٩٦٠ ، من ١٩ ، القلقشندى صبح الاعشى، جـ ٩، من ٢٨٦ (ينقل عن الروض المطار الذي ينقل الادريسى بدوره).
  - (٢) البكرى، المرب، عن ١٨٢ ، ياقوت، معجم البلذان ، جـ١ ، ص ٨١٢.
- (٣) الادريس، صنفة المغرب، من ٦٦ فوكلمة ازار تعنى كل ماسترك، وكلمة بردة وكلمة ازار Dozy, nomes des vétements chez les arabes ستعملان في نفس المني, Amesterdam, 1845, p, 24-25.
- (1) الادريسى، عمقة المغرب، حر٦٦، الترجعة الفرنسية لدجويه، ص ٧٦.
  (٥) ابن حوقل، صورة الأرض، حد٢، عن ٣٢٠، يقول: ..اوكذلك العادة وجدتها في كثير من بالمان الأطراف التي يذلب عليها املاك الكفر كالخرز والسرير واللان وغانة وكوغه والمسلمون لايقبلون أن يحكم عليهم الا مسلم منهم ولايقيم عليهم شهادة الا من في دعوتهم».

حي)، يسكنها للسلمون وهي مدينة كبيرة تتضمن النا عشر مسحدا، أحدها يجمعون فيه، ولهذه المساجد الأئمة والمؤذنون ويوجد بها فقهاء وعلماء(1).

ومن نص البكرى لانستبين أن كان المسلمون من التجار (أى أجانب) أم من أهل البلاد الذين تأثروا بالمسلمين ودخلوا في دعوتهم، ولكن أغلب الظن أنهم أجمانب، لأن البكرى ينص في مموضع أخمر على أن ديانة أهل غمانة الجوسية وعبادة الدكاكير<sup>(٢)</sup>.

وعدد المساجد التى تخويها المدينة - وهذا العدد مبالغ فيه من غير شك -أن كمان يدل على شىء فمانما يدل على كشرة عدد الجباليمات التجارية الإسلامية (الاجنبية) الموجودة وقتئذ في غانة والى هذه الجماعات الإسلامية التجارية يرجع الفضل الأول فى نشر الإسلام بين السودان. ولكن رغم هذا لابد أن يكون بين هؤلاء المسلمين من هم من أهل البهلاد وأن كمانت التصوص لاتبين ذلك. ونص الاستبصار أكثر تحديدا من البكرى (رغم انه ينقله فى كثير من المواضع خاصة فيما يتعلق بالكلام عن بلاد السودان). التصوص لاتبين ذلك، ونص الاستبصار أكثر تحديدا من البكرى (رغم انه يقول صاحب الامتبصار (وهو يكتب على أيام الموحدين). مدينة غانة مدينتان أحداهما يسكنها الملك، والأخرى يسكنها الرعية والتجار والسوقة. وفى مدينة الرعية جامع كبير ومساجد كثيرة وفيها الأثمة والمؤذنون والفقهاء والعلماء<sup>(1)</sup>. والرعية في نص الاستبصار يقصد بهم العامة، أى أهل البلاد من الوطنين، والرعية في نص الاستبصار يقصد بهم العامة، أى أهل البلاد من الوطنين، والرعية في نص الاستبصار يقصد بهم العامة، أى أهل البلاد من الوطنين، والرعية من عار المسلمين من الأجانب، هؤلاء الستهواهم ماوصل إلى والتجار يعنى بهم تجار المسلمين من الأجانب، هؤلاء استهواهم ماوصل إلى معمهم عن غنى البلاد الاسطورى - غانة أرض الذهب كما يصر على ذلك

- (١) البكرى، المغرب، ص ١٧٥.
  - (٢) الاستيصار، من ٢٢٠.
  - (٣) الاستبصار، من ٢٢٠.

كل الكتاب – فقطنوها – والسوقة ويعنى بهم أما العامة أيضا أو أهل الأسواق من الوطنيين ممن يقومون بعلميات البيع والشراء البسيطة.

ومن نص الاستبصار يدو أن التجار المسلمون رغم أنهم كانوا يعيشون في جماعات لها نظمها الخاصة كما سبق القول الا أنهم كانوا يستوطنون مع الوطنيين في مدينة واحدة ولم يكونوا بمعزل عنهم. ويفهم من هذه النصوص أن ملوك غانة كانوا يحسنون معاملة التجار المسلمين، ويتركونهم يمارسون بحرية شعائر دينهم، ولم يقتصر الامر على هذا الحد بل تقول رواية صاحب الاستبصارةانه كان في مدينة الملك مسجد يصلى فيه من يفد عليه من نجار المسلمينه<sup>(1)</sup>.

ولقد اتت هذه السياسة أكلها بطبيعة الحال فعن طريق الاحتكاك السلمى بين التجار المسلمين وبين الأهالي من الوطنيين تسرب الإسلام شيئا فشيئا إلى بلاد السودان.

انتشار الإسلام عن طريق التبشير:

ولايأس من الاشارة هنا إلى نشاط بعض التجار من شيوخ الاباضية في يلاد السودان: في غانة ومالى – وأن كان مالدينا من أمثلة قليل – هؤلاء النفر من الشيوع لم يكن هدفهم هو الطمع في الدنيا وجمع الكثير من الثروات فقط بل كان أمامهم هدفا اسمى هو: التبشير بالإسلام والدعوة إليه والعمل على توطيد اركانه في هذه البلاد النائية.

والمثل لذلك أحد شيوخ الاباضية الذي قام بدعوة ملك السودان إلى الإسلام، ونجح في حركته وانتهى الامر يدخول الملك في الإسلام.

(1) الاستيصار، من ٢٢٠

141

تقول رواية الشماخي (توفي منة ٩٢٨ هـ/ ٥٢١ د ١٥٢٢م)، صاحب كتاب السير أو سير مشايخ جبل نفومة (وتاريخها عير محدد) . <sup>(١)</sup> وسافر أبو يحيى إلى بلاد السودان فوجد ملكهم دقيق الجمم خائر القوى، وسأله عما به قال خوف الموت، فأخبره الشيخ عن الله وصفاته سبحانه وكلمه عن الجنة والنار والحساب وما أعد الله للمطيع والعاصي، ولكن الملك كذبه وقال لو صح عندك ماتقول مابلغت إلينا لطلب الدنياه ..... ولكن الشيخ ظل في تبشيره للملك ذاكرا له نعم الله حتى أسلم وحسن اسلامه، ومنحه الإسلام قوة عظيمة<sup>(٢)</sup>.

هناك مثل آخر لأحد شيوخهم، وهو يسمى على بن يخلف. تقول الرواية: قومن أعظم كراماته ما اشتهر عند الموافق والمخالف وذكر ذلك البكرى فى المسالك والممالك الا أنه لم يسمه وسماه غيره – وهو أنه سافر إلى دواخل غانة تاجرا (فى مدينة مالى)، فقام بها، وكان يتمتع بمكانة كبيرة لدى ملكها، وحل الجدب ببلادهم، واشتكت الرعية إلى السلطان وقاموا بصلاة الامتسقاء، وكان الشيخ على على سفر (كما تقول الرواية)، فطلب منه أمتت بالله تعالى وأقررت بوحدانيته وبمحمد عليه الصلاة والسلام وأقررت رسالته واعتقدت شرائع الإسلام كلها لرجوت لك الفرج ما انت فيمه، واستمر الشيخ بعلى منه البحون لك الغرج مما يمه، فقال له الشيخ وأيها الملك لو واستمر الشيخ يصف له الإسلام كلها لرجوت لك الفرج مما انت فيمه، واستمر الشيخ بعليم ما يسلام حتى انتهى الإمر بإسلامه واخلاص نيته،

- (١) الشماعي، السير، طبعة الجزالر، ص ٢١٢
  - (٢) الشماحي، البير، ص ٢١٢

فأمر الملك بالتطهر فتطهر وألبسه نوب قط كان عنده وخرج معه إلى كدية فقام الشيخ يصلى والملك يتبعه والمسلم يدعو والملك يقول آمين، فما قدم الصباح الا وسقط المطرة<sup>(1)</sup> (ربما نتيجة لحلول فصل الامطار وقتدن) وتقول رواية البكرى، أن الملك أمر بعد ذلك بكسر الدكاكير واخراج السحرة (وهم كنهنة الديانة القومية)، من بلاده، ودعا الملك أهل بيته والقربين إليه إلى الإسلام فلبوا الدعوة، تقول رواية البكرى، وصح اسلامه واسلام عقب وخاصته، وأهل مملكته مشركون<sup>(٢)</sup>، وأخذ الشيخ كماتقول رواية الشماخى، يعلمهم الصلاة وفرائض الدين والقرآن<sup>(٣)</sup>، ويعلق الشماخى على تلك الرواية بقوله: وهذا سبب دخول الإسلام بلاد السيخ كماتقول رواية الشماخى، محمة روايات الشماخى؟ وهل كان مارمى به أهل الستة الخوارج من الخروج العلبع الروائي الذى يغلف القصص، لايأس من قبولها. وبحق التساؤل مامبلغ محمة روايات الشماخى؟ وهل كان مارمى به أهل الستة الخوارج من الخروج مبيا فى أن يحاول كتابهم أن يضغوا عليهم أمجادا وبطولات تبين جهودهم فى نشر الإسلام كرد فعل لما رموا به؟ ومع ذلك لايأس من الاشارة إلى أن الخرارج ظهروا بمظهر الحافظين على الشرع الذي يرغبون فى المراحة الهرائر فى نشر الإسلام كرد فعل لما رموا به؟ ومع ذلك لايأس من الاشارة إلى أن الخرارج في أن يحاول كتابهم أن يضغوا عليهم أمجادا وبطولات تبين جهودهم فى نشر الإسلام كرد فعل لما رموا به؟ ومع ذلك لايأس من الاشارة إلى أن الخرارج ظهروا بمظهر الحافظين على الشرع الذي يرغبون فى العردة بالاملام فى نشر الإسلام كرد فعل لما رموا به؟ ومع ذلك لايأس من الاشارة إلى أن

وظهر الإسلام بوضوح في المدن التجارية: (غانة ، مالي، جني، كوكو، تنبكت) لأن موقع هذه المدن الجغرافي هيأ لها فرصة اتصال أكبر بالعالم الخارجي، ولهذا السبب تعرفت على أفكار حضارات مستجلبة من الخارج واستقبلت تيارات فكرية وثقافية خارجية، وعرفت مظاهر حضارة أرقى.

- (1) الشماعي، السير، ص ٤٥٧ ، البكرى، الغرب، ص ١٧١
   (٢) البكرى ، المغرب، ص ١٧١
   (٣) الشماعي، السير، ص ٤٥٧

  - (٤) الشماحي، البير، من ٤٥٧

وفى القرن الخامس الهمجرى (الحادى عشر الميلادى)، تأسست على النيجو الأعلى مدينتان قدرلهما في القرون التالية أن تؤثرا تأثيرا قويا في تقدم الإسلام في بلاد السودان الغربي.

المدينة الأولى، مـدينة جنى (وهذه المدينة تقع على نهسر بنى فى وسط السهل الفيضى لدلتا النيجر الأوسط، وعلى يعد ٣٦٠ كيلو متر من جنوب غرب تنبكت، و٣٠٠ شرق وشمال شرق سيجو<sup>(١)</sup>.

التي تقـول الرواية انهـا تأســت سنة (٤٣٥هـ / ١٠٤٣ – ١٠٤٤)<sup>(٢)</sup> وهي سوق ومركز بتجارى هام، فوفيها يلتقي أرباب الملح من معدن تغاز وأرباب الذهب من معدن بيط كما يقول السعدي<sup>(٢٦)</sup>.

والمدينة الثانية، مدينة تنبكت، التي اسسها الوارق مغشرن، حوالي سنة والمدينة الثانية، مدينة تنبكت، التي اسسها الوارق مغشرن، وهي مدينة مغربية في قلب السودان، وكانت تنبكتو منذ نشأتها مدينة اسلامية خالصة المدنستها عبادة الأوثان، ولا سجد على اديمها قط لغير الرحمن، كما يقول السعدي صاحب تاريخ السودان<sup>(٤)</sup>.

رقد صارت هذه المدينة فيما بعد المأوى للعلماء والعابدين، (٥)، ومركزا للعلم والفكر والثقافة في السودان الغربي.

- Trimingham. A history of islam in west Africa, p. 63, ency de l'islam Nouv. édit, vol II, p. 259.
- (2) Arnold, the preaching of islam, second édition, London, 1913,

وهكذا خلال مثات من السنين كان لايد أن بخدت أشياء أخرى، غير تبادل التجارة والبضائع، فقد صحب ذلك نبادلا للأفكار والثقافات، وهو أهم لنمو الحضارة من مجرد تبادل البضائع.

العلاقات السياسية: انتشار الإسلام عن طريق الحرب والسياسة

قامت قبائل صنهاجة من الملثمين الساكنين بصحراء المغرب وأطراف الرمال فيما بين البربر والسودان؛(١)، بدور عظيم في نشسر الإسمالم بين السودان.

ويبدوا أن إسلام قبائل صنهاجة أهل اللثام، قد بدأ منذ البداية، فقد سبق القول أن قبائل جزولة أتت إلى عقبة ودعاهم إلى الإسلام فاسلموا وعادوا إلى منازلهم (٦٢-٦٥)<sup>(٢)</sup>.

أما لمتونة فقد أسلموا - كما تقول النصوص - وبعد فتح الأندلس، وكانوا على دين الجومية<sup>(٣)</sup>.

ولايأس من الاشارة هنا إلى أن زناته سبقت صنهاجة في الإسلام، وتقول رواية ابن خلدون أنهم اسلموا منذ أيام عثمان بن عفان (٢٣هـ – ٣٥هـ/ ٦٤٤ – ٢٥٦م) وذلك عند ماذهب أمير مغراوة صولات بن وزمار إلى المدينة، وقابل أمير المؤمنين عثمان ابن عفان رضي الله عنه دفمن عليه وأسلم فحسن إسلامهه(٤).

ويمثل صنهاجة اللثام في أيامنا هذه – المور في الغرب، والطوارق في

- (1) ابن خلدون، المقدمة، طبعة التجارية، من ٨٧.
   (1) انظر فيما سبق الفصل الخاص بالإسلام في الصحراء
   (2) فين خلدون، الجر، جنال، من ١٨١
  - (1) ابن خلدون، المر، جـ٧، ص ٧٤

وسط الصحراء<sup>(1)</sup>. ونستدل من الروايات على أن بذور الإسلام التي وصلت إلى الصحراء - إلى صنهاجة الرمال -وجدت أرضا صالحة، وعملوا بدورهم على نشر الإسلام فيما وراء صحرائهم في بلاد السودان، مواصلين بذلك حركة المد الإسلامي التي غمرتهم. وكان أصحاب اللثام (كما سبق أن رأينا في الفصل الخاص بسكان الصحراء، قد وصلوا في سبيل البحث عن أرض صالحة لرعي قطعانهم إلى قلب الصحراء المغربية وجولوا في معظم الأماكن الملائمة للرعي التي كانت نقطنها الجماعات السودانية)<sup>(1)</sup> وأصبح السودان بدورهم يدفعون الجزية.

واحمد فظ لنا ابن خلدون بصدى ذلك الصراع: **دودوخوا تلك السلاد** الصحراوية، وجاهدوا من بها من أم السودان، وحملوهم على الإسلام فدان به كثير واتقاهم آخرون بدفع الجزية<sup>(٣)</sup>.

والذي يستحق الملاحظة لأول وهلة، في العلاقات بين الملشمين والسودان، انه على عكس العلاقات الطيبة التي كانت تربط بين السودان وبين أباضية الرستسميين من الخوارج في تاهرت والفرع الآخر من صنهاجة (صنهاجة الشمال، أهل الحضر) (بنو زيري بن مناد الصنهاجي بأفريقية)، كانت العلاقات سيئة وفاترة تكاد تتمزق في كثير من الأحيان بين صنهاجة الرمال وبين جيرانهم في الجنوب (كما سنري فيما بعد في الفصل الخاص بمملكة غانة)، وكانت تصل إلى حد قيام الحرب بين الطرفين.

وكانت رياسة قبائل صنهاجة للمتونة كما يفهم من رواية ابن خلدون،

Trimingham, A history of islam in west Africa, p. 20.
 (۲) انظر مامین الفصل الخاص بسکان الصحراء
 (۳) این خلدون، العیر، جل۲، عی ۱۸۱

وأول دولة ظهرت عند صنهاجة اللثام - كانت معاصرة للرستميين في ناهرت (في المغرب الأوسط - الجزائر الحالية) للأدارسة في قاس (المغرب الأقصى) - وتيالغ الروايات في وصف ملك حاكمها ثبولوتان اللمتوني (مات سنة ٢٢٢ هـ / ٨٣٦ - ٨٣٧م)، فتقول أنه كان يركب في مائة الف تجيب، وأن عمله كان مسيرة شهرين في شهرين، وتحت امرته، حقق الصنهاجة انتصارهم على القبائل السودانية التي كانت تابعة لمملكة غانة الوئنية، وفرضوا الجزية عليهم<sup>(1)</sup>.

وتولى الملك بعد، يلتان (وكانت دولته معاصرة للأدارسة في فاس) ، ومساس أمورهم وتوفى في سنة ٢٨٧ هـ / ٩٠٠م. وخلفه أبنه تميم، وقمام بتدبير الأمور، وانتهى الأمر بمقتله على يد شيوخ صنهاجة سنة (٢٠٦هـ / ٩١٨ – ٩١٩م)<sup>(٢)</sup> ، وكانت دولته معاصرة لخلافه عبد الرحمن الناصر في الاندلس، وخلافة عبيد الله المهدى في المغرب. وعقب مقتل تميم استعادت المسالك السودانية بدون شك استقلالهما، ولكن ظل صنهاجة اسياد المسحراء<sup>(٢)</sup>.

وبين سنة ٣٥٠ وسنة ٣٦٠ هـ ( ٩٦١ – ٩٧١م)، كسبان حساكم أودغست الصنهاجي يدعى تين يروتان بن ويسنو بن نزار، وطلب منه تعرين (يعرين ؟) ملك ماسين المدد في حربه ضد ملك أوغام فأمده بخمسين ألف بجيب (وهو عدد مبالغ فيه بلا شك، والهدف من ذلك هو اظهار عظم

- (۱) ابن خلدون، العيسر، جدا ، ص ۱۸۱ . وبكتب ابن أبني زوع اسبعت في شكل تيلونان ، روض القرطان ، ص ۸۱ . ويسميه أبن الخطيب برلوفان دابن الخطيب اعمال الأعلام (القسم الثالث) عقيق أ.د. أحمد منتار العادى، محمد إبراهيم الكتاني، الدار اليضاء، ١٩٦٤ ، ص ٢٢٥.
   (۲) ابن خلدون، العرد جدا ، ص ۱۸۲ .
   (۲) ابن خلدون ، العرد العرد من ۱۸۲ .
- (3) Terrasse, H. du Maroc, tome II, p. 213.

ملكه) دخلت مدينة أوغام، واستولى على البلد وأحرقها.

ولما رأى أوغام ماحدث هان عليه الموت وخرج. ورمى بدرقته إلى الأرض وقائل حتى قتل، فلما رأنه النسوة قتيلا، قتلن انفسهن بطرق مختلفة «أسفا عليه وأنفة من أن يملكهن البيضانه(١) وهذه الرواية تشير إلى النزاع مع غانة، أو اعمالها التابعة لها، لأن البكرى في موضع أخر يذكر أن أوغام هذه كانت منطقة تقع شرق غانة<sup>(٢)</sup>.

وعقب مقتل تميم اختلف أمر صنهاجة أصحاب اللثام لمدة مائة وعشرين عماما إلى أن تولى أمرهم الأمير أبو عبد الله محمد المعروف بتارسنا اللمتونى<sup>(٢)</sup>، قوكان من أهل الفضل والدين والحجج والجهادة. ذهب إلى مكة لاداء فريضة الحج، وقد ظل أميرا على صنهاجة مدة ثلاثة أعوام، واستشهد أثناء جهاده السودان بموضع يدعى قنقارة من بلاد السودان<sup>(1)</sup>. حوالى منة (٢٨ – ٢٢٩ هـ / ١٠٣٦ – ١٠٢٧م)، واستعاد السودان مدينة أودغست<sup>(٥)</sup>، حاضره صنهاجة ونغرهم.

وبعد أن توفى الأمير محمد اللمتونى، تولى إمره صنهاجة من بعده، صهره يحيى بن ابراهيم الكدالى وكان يحيى مصاهرا ييت ورتنطق (ورتانطق) وفيهم كانت رياسة لمتونة<sup>(1)</sup>.

- (١) البكرى، المغرب، ص ١٩٩.
- (٢) أليكرى، المغرب، من ١٨٠.
- (۲) تارسنى لذى البكرى: المسرب، ص ١٦٤ ، روض القسرطاس، ص ٨٩ ، ابن الخطيب، اعسسال الاعلام، جد؟، ص ٢٢٦ ، (يسميه محمد بن تيفات اللمطي؟ ، ابن خلدوك، العبر : جد ٦، مر ١٨١ .
- ٤) البكرى، المغرب، ص ١٦٤ ، ابن أبي زرع، روض القرطاس، حي ٨٢ ، ويذكر انه استشهد في غزا:
   له بموضع يقال له بغدرته

(5) Terrasse, H. du Maroc, tome II, p. 214.

(٦) ابن خلدون، العبر، جمَّا، من ١٨٢

وبدلك انتقلت الزعامة من لمتونة إلى جدالة وهو رجل يتصف بالصلاح ديمهم والورع وبعد أن آل إليه الملك، رأى أن يصلح قومه عن طريق اصلاح ديمهم إلى جاب اعتماده على عصبية لمتونة التي كان يرتبط بها يرباط المصاهرة كما سبق القول. فاستخلف ولده ابراهيم بن يحيى في الرياسة، وتوجه هو وبمر من رؤساء قبيلته إلى المشرق بغرض اداء هريصة الحج، وزيادة قبر الرسول تكله قسبل عام ٢٠٤هـ، (وان كسانت رواية ابن خلدون تخسدد حسجة بسنة عقبل عام ٢٠٤هـ، (وان كسانت رواية ابن خلدون تخسدد حسجة بسنة دع علم ٢٠٤هـ، (وان كسانت رواية ابن خلدون تغسد حسجة بسنة من الطريق توقفوا في القيروان، وقصدوا الفقيه أبا عمران الفاسي (توفي سنة مذهبهم فرد عليه الأخير بقوله فمالنا علم من العلوم ولامذهب من الماهب مذهبهم فرد عليه الأخير بقوله فمالنا علم من العلوم ولامذهب من الماهب ولائتنا في المسحراء منقعطين لا يعمل إلينا الا بعض التجار جهال حرفتهم وطلب منه أمير جدائة أن يرسل معه من تلاميذه من يتق بعلمه ودين الاشتغال يالبيع والشراء وفينا أقوام يحرصون على تعلم القرآن وطلب العلم<sup>(1)</sup>، وطلب منه أمير جدائة أن يرسل معه من تلاميذه من يتق بعلمه ودينه ليمامه التقرآن ويفقههم في الدين.

وتقول الرواية: أن الشيخ دعا تلاميذه إلى ذلك الأمر فرفضوا وأشفقوا من دخول الصحراء، وعندئذ كتب الفقيه أبو عمران إلى الفقيه وجاج بن زلو

- ابن الخطيب، اعمال الاعلام، القسم الثالث؛ ص ٢٢٦، ابن أبي زوع، روض القوطاس، ص ٨٢.
   ابن خلدون، العر، حيات ص ١٨٢.
- (۲) وهو ابو عمران موسى بن الحجاج الفاسى، ولد بفاس تم ارتخل إلى القيروان واخذ بها العلم عن أبى الحسن الفاسى، ثم رحل إلى بغداد فحضر بها مجلس الفقيه أبى بكر بن الطيب فأخذ عنه علما كثيرا، ثم عاد إلى القيروان فلم بزل بها إلى أن توفى فى ١٣ رمضان سنة تلاثين وأربعمائة، ابن أبى زرع، روض الفرطاس ، ص ٨٢.

اللمطى (وهو أحد تلامذته)، وكان مقيما في مدينة نفيس، وجمع الفقيه تلامذته،وانتهى الأمر بأن اهتدى الفقيه اللمطى إلى أحد تلاميذه، وأصله من قبائل الملثمين وهو عبد الله بن ياسين بن بك الجزولي، وهو من قرية تسمى تماماناوت في طرف صحراء مدينة غانة (كما يقول البكرى)<sup>(1)</sup>.

وهكذا تم اللقماء بين يحمي بن إبراهيم، وابن ياسين في نفيس، وعماد الأمير الجدالي إلى صنهاجة اللثام وبصحبته عبد الله بن يس، واستقبلت قبائل كدالة ولمتونة الفقيه بالترحيب.

ولانعرف الكثير عن ابن ياسين، وينفرد صاحب الحلل الموشية بذكر رواية لاندرى مبلغها من الصحة تقول أن ابن ياسين. كان قد دخل الاندلس فى دولة ملوك الطوائف اقام بها سبع سنين يلازم القراءة فحصل علما كثيرا وعاد إلى المغرب الأقصى<sup>(٢)</sup>. وبدأ عبد الله بن ياسين حركة الاصلاح، بتعليم صنهاجة الرمال أصول الإسلام ، مبينا لهم الشرائع والسنة، آمرا لهم بالمروف وناهيهم عن المنكر<sup>(٣)</sup>، وكانوا يوافقونه ولكنهم أخذوا عليه بعد ذلك أشياء فخرجوا عليه، وتعرض ابن ياسين لكثير من العنت والشدة، وتزعم الثورة ضده فقيه من المحلين اسمه الجوهر بن سكم – ربما دفعه إلى ذلك حقده على ابن ياسين فكلا الرجلين كانا من الفقهاء، وبعاونه التين من أعيانهم أحدهما يسمى ابار، والآخر اينتكوا، وطردوه، وهدموا داره ونهبوا ماكان فيها كما تقول رواية البكرى<sup>(1)</sup>.

واب خلدون، يمدنا برواية بقسهم منها أن أهل الشام اختلفوا على ابن ياسين بعد موت يحيى بن ابراهيم، ونص هذه الرواية: ٢٠... ثم هلك يحيى بن ابراهيم وافترق أمرهم وأطرحوا عبد الله بن ياسين واستصعبوا عمله وتركوا الأخذ عنه لما تجشموا فيه من مشاق التكليف..ه<sup>(١)</sup>. هذا بينما تنص رواية ابن أبى زرع على أن الاختلاف حدث على أيام يحيى بن ابراهيم<sup>(٢)</sup>.

وهكذا انتكست حركة الاصلاح، وأصبحت الاقامة في دبار الملثمين غير مستطاعة، ولم يكن أمام زعماء الاصلاح الا الهجرة. وعندئذ رحل عبد الله ابن ياسين وبصحبته يحيى ابن ابراهيم، وصحبتهما يضعة نفر من لمتونة وجدالة، وأسسوا رباطا يقع في جزيرة عند مصب السنغال الأدنى<sup>(T)</sup>، وظل عبد الله وصحبه في الجزيرة يعبدون الله، وتسامع الناس في أرجاء الصحراء بهذه الجماعة الصالحة، وذهب الكثيرون إليهم في رباطهم ودخلوا في دعوتهم، وسماهم عبد الله بن ياسين المرابطين للزومهم رابطته كما يقول ابن ابي زرع. ولما كمل عددهم ألف رجل، قرر عبد الله بن ياسين، أن تترك الجماعة الرباط وتبدأ الجهاد. وكان الرباط قد مر بمرحلة حرجة، عندما مات الهم ربحي بن إبراهيم الجدالي، واستعرت الأهواء حول من يخلفه في رياسة منهاجة، وحدث فيما يبدو – نوع من التنافس بين رجال قبيلتي لمتونة وجدالة، وانتهى الأمر باختيار ابن ياسين ليحيى بن عمر اللمتوني ليخلف الأمير الراحل يحيى بن إبراهيم الجدالي، واستعرت الأهواء حول من يخلفه في رياسة منهاجة، وحدث فيما يبدو – نوع من التنافس بين رجال قبيلتي لمتونة وجدالة، وانتهى الأمر باختيار ابن ياسين ليحيى بن عمر اللمتوني ليخلف

- (١) ابن خلدون، العبر، جـ٢، ص ١٨٢ -- ١٨٢ .
  - (٢) اين ابي زرع، روض القرطاس، ص ٨٤.

Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, p. 46.

(٣) ابن ابي زرع، روض القرطاس، ص ٨٢ - ٨٥، ابن الخطيب، اعمال الاعلام جد؟، ص ٢٢٨.

الملثمين، وكان اختيار ابن ياسين ليحيى بن عمر وسعا المثيء في موضعه الصحيح<sup>(1)</sup>.

وطلب ابن ياسين (مهدى المرابطين) ، من تلامذته العودة إلى قبائلهم وعشائرهم والعمل على دعوتهم إلى الحق<sup>(٢)</sup> . وبعد أذعان قبائل لمتونة ومسوفه ولمطة، تم الاتخاد السياسي بين صنهاجة الرمال، ويذأ الجهاد الفعلي . وكان الهدف منه هو تحقيق غايتين: أولاهما: غزو بلاد السودان وادخال القبائل السودانية في الإسلام، وثانيهما: السيطرة على يلاد الغرب والقضاء على قوة زناته، وعلى الزندقة الدينية التي كان المغرب فريسة لها منذ عدة سنوان<sup>(٢)</sup>.

وفي عهد الأمير يحيى بن عمر اللمتونى، بدأ الصراع العنيف ضد ملوك الوبخارة في غانة الذين كانوا يمثلون الوثنية، وانسالت عساكر المرابطين ناحية الجنوب، وافتتحت أودغست منة (٤٦ \$هـ / ٥٤ - ١٠٥٥م) كما سنرى بالتفصيل فيما بعد في الفصل الخاص بدولة غانة.

واستشهد الأمير يحيى بن عمر سنة ٤٤٨هـ، وتولى زعامة صنهاجة من بعده اخوه أبوبكر ابن عمر، الذي فتح بابا من جهاد السودان كما يقول ابن خلدون<sup>(٤)</sup>، واستولى على غانة في سنة ٤٦٩هـ - ١٠٧٦م، وأدخل أهلها في الإسلام.

 النيجرية. وفي الحقيقة كانت الدعوة دائما تقابل بمقاومة كانت تنتهى حين لم يكن هناك وسيلة أخرى لاظهارها بخروج السكان. وبهذه الطريقة فان أغلبية السرر<sup>(1)</sup> هاجروا إلى الضفة الشمالية من النهر في التكرور (السنغال الآن)، وم التكرور خرج عدد كبير للتجمع في السي حيث لانزال نجدهم حتى اليوم، وهكذا تركوا الميدان حوا لليربر فيما صار من ذلك الوقت موريطانيا، يطاردهم في نعس الوقت الرغبة في الهوب من ضغط المرابطي والاهتمام بالبحث عن أراض أكثر خصوبة وأقل جفافا.

وبدأ الفلان (الفلاتة) أيضا في ترمس وتاجنت، في الرحيل مع قطعانهم ناحية التكرور (السنغال)، مدفوعين بأسباب مماثلة. ومع ذلك فان بعض العائلات الملكية قد جذبتهم إلى الديانة الجديدة الهيبة التي تلحق بمعتنقيها قد اصطفوا برغبتهم عجت راية محمد (عله)<sup>(٢)</sup>. وهكذا كان حال الأمراء الذين كانوا بمسكون بزمام السلطة في التكرور، عجت الولاية البعيدة لأباطرة غانة، والذين كانوا ينتمون مثل هؤلاء الأخيرين لجنس السركلة.

وقام أحد تلاميذ عبد الله بن ياسين الذي تنتشر عنه اساطير كثيرة والذي انتقلت ذكراء الينا تحت عدة أسماء مختلفة منها ابا درداء – بادخال امراء وأعيان التكرور في الإسلام<sup>(٣)</sup>.

وتقـول رواية البكرى أن وارجابي ملك التكرور (وزجاى بن ياسين عند صاحب الاستبىصار) أسلم هو وأسرته في بداية القـرن الخامس الهـجرى (١١م) ، سنة ٤٣٢هـ. وتبعه في إسلامه أهل مدينته، وعمل وارجابي بدوره

- دلافوس، السود في افريقية، بالفرنسية، ص ٩٨.
- (2) Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, p. 48.
  - (٢) دلافوس، تقس المرجع، ص ٤٨ ، دائرة المعارف الإسلامية، بالفرنسية، جب، ص

على جهاد كفرة السودان، وادخل الإسلام إلى مدينة سلى<sup>(١)</sup>. هذا بينما تذكر رواية ابن حزم (توفى سنة ٤٥٦هـــ / ١٠٦٤م).

أن إسلام ملوك سلى والتكرور كان سنة ٤٣١ هـ ونص الرواية : ٩بلغت في عام احدى وثلاثين واربعمائة أنه اسلم أهل سلا وتكرور، وهما أمتان عظيمتان من بلاد السودان، أسلم ملوكهم وعامتهم، ٢٢).

وليس من الغريب أن عبد الله بن ياسين حين رأى أعراض صنهاجة أصحاب اللثام واتباعهم اهواءهم، فكر في الرحيل عنهم «إلى بلاد السودان الذين دخلوا في الإسلام (تكرور) اذ كان الإسلام بها قد كثر •كما تقول رواية ابن ابي زرع<sup>(٣)</sup>.

وأحد بربر لمتونة الذي لم يكن تبعا لليون الافريقي (الحسن الوزان) ، الا والد يحيى بن عمر وأبو يكر بن عمر المشهور قد ذهب حتى الماند نج (مالي) ، ونجح في ادخال ملك هذه البلاد المسمى برمندانة في الدين الجديد وجعله يقوم بالحج إلى مكة. ويحدد دلافوس ذلك الحدث بسنة ٤٤ هـ <sup>(3)</sup> . وليس هناك أي دليل على قسرن برمندانة بملك ملل الذي ذكسره البكري (المسلماني) ؟.

ولابأس من الاشارة إلى أن طبعة كتاب «وصف افريقية» للحسن الوزان، التي رجعت اليها لاتوجد بها تلك الرواية لكن الحسن يقول عند كلامه عن

(١) البكري، الغرب، من ١٧٢، الاستيصار ، من ٢١٧.

(٢) ابن حزم، جوامع السيرة وخمس رسائل أخرى، تقميق د. احسان عباس، د. ناصر الدين الاسد، مجموعة تراث الإسلام ، طبعة دار المارف، مصر، ص ٣٥٠. (الرسالة الرابعة) ، جمل فتوح الإسلام بعد رسول الله .

(3) Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, p, 48.

مالى. هم (أى أهل مالى) في الواقع أول من ارتبطوا بالديانة الإسلامية (بديانة محمد) ، كان يحكمهم في عصر اعتناقهم الإسلام أعظم امراء ليبيا الذى كان عم يوسف ملك مراكش<sup>(1)</sup>.

ويقول دلافوس، ويتعين علينا بالرغم من ذلك ألا نغالى فى أهمية أدخال السود إلى الإسلام عن طريق المرابطين، ولاأن نقـول كـما فـعلوا فى بعض الأحيان أن هؤلاء قد ادخلوا كل السودان فى الإسلام.

وفى الحقيقة لم يكن الإسلام صحيحا الا عند الأمراء وكبار الموظفين والمحيطين بهم بصورة مباشرة أما جماعة الشعب، فانها أما صمدت للإسلام بواسطة الخروج كما سبق أن رأينا فيما يتعلق بالسرر والفلان، أو أنها لم تترك نفسها تتأثر بجهود الدعاة المرابطين كما هو حال الولف Ouolofs (الجلف)، والماندنج (الونجارة)<sup>(1)</sup>.

ولم يدخل الإسلام بعمق وبقوة وبامتداد الاعند التكرور وعند السنغى وشيء غريب عند السركلة والديولا وانتهى الأمر بالسركله الذين كانوا يمثلون العنصر الوثنى في أقصى قوته إلى الاقتداء بغالبيهم واعتناق ديانتهم وأصبحوا فيما بعد أفضل المسلمين في كل السودان الغربي. ونقلوا معهم الدين الإسلامي إلى مناطق عديدة كثيرة من السنغال والساحل وماسنة حيث استقروا بعد سقوط غانة وتفرق سكانها كما أنهم نقلوها إلى شعب الديولا الذي نقل بدوره الإسلام حتى الحدود الشمالية للغابات الاستوائية<sup>(٣)</sup>.

ليون الافريقي، وصف افريقية، بالفرنسية، جدًّا، ص ٢٦٦.

(2) Delafosse, Les Noirs de L'Afrique, pp, 48, 49.

(٣) دلاقوس، نفس الرجع السابق، ص 19.

أثر الهجرة الهلالية على انتشار الإسلام في الصحراء والسودان:

كان للهجرات العربية التي استقبلتها بلاد المغرب في القرنين الخامس والسادس الهجرى (الحادى عشر والثاني عشر الميلادى) ، نتائج بعيدة المدى في السودان المغربي. فقد وصلت بعض القبائل العربية جنوب الصحراء، مثل بني حسان<sup>(1)</sup> ، فانهم بعد أن اجتاحوا جنوب المغرب الأقصى، وغزوا ادرار، وصلوا إلى اسافل السنغال في نهاية القرن السادس عشر، ثم توجهوا شرقا (شرقوا) ، إلى تاجنت والحوض. ويفهم من رواية ابن خلدون انهم كانوا على اتصال بمملكة مالي<sup>(1)</sup>.

(۱) دذوى حسالة بطن من بطون المعقل، وكان دخولهم إلى المغرب مع الهلاليين في عدد قليل (منتصف القرن الخامس الهجرى)، يقال انهم لم يبلغوا المائتين وكانت مواطنهم تمتد من درعة إلى البحر المحيط، وينزل شيوخهم بلاد نول قاعدة السوس، فيستولون على السوس الأقصى وما اليه وينتجعون كلهم في الرمال إلى مواطن الملتمي من كدالة ومسوفة ولمتونة، وتخيزوا إلى الهلاليين منذ عهد قديم ونزلوا بآخر مواطنهم ممايلى ملويه ورمال تافيلالت وحاوروا زنانه في القفار وكثروا في محموري المغرب الأقصى، وكانوا هناك احلاة الزنانه، ابن خلدون، المبور، حم ٢٥ من ١٥ (٢) ابن خلدون، جداء من ٣١١٠.

القسمرالأول المصادر والمراجع العربية

4.1

۹- ديمومېين (جودفروا) - النظم الإسلامية، ترجمة الدكتور فيصل السامر، الدكتور صالح الشماع، دار النشر للجامعيين، بيروت ١٩٦١م. ١٠- الدينوري، محمد بن على بن الحسن العلوي، توفى سنة ٢٨٢هـ / ٨٩٥م. ··· الأخبار الطوال، طبعة القاهرة، سنة ١٩٦٠م. ١١- السبكي، عبد الوهاب بن على، تاج الدين، توفي سنة ٧٧١هـ / ١٣٧٠م. - طبقات الشافعية، تخفيق محمود محمد الطناحي، عيسي عبد الفتاح محمد الحلو، طبعة اليابي الحلبي، مصر، سنة ١٩٦٧م، ج٥. ۱۲ - معد زغلول عبد الحميد. محاضرات في الحضارة الإسلامية، طبع دار النهضة العربية. بىروت، - سياسة تامة لنظام الملك، تراث الإنسانية، المجلد التاسع (٢). ١٣- الشهر ستاني، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم، توفي سنة ١٨٥٨هـ / ١١٥٣م. - الملل والنحل، طبع القاهرة ١٣١٧هـ. ، في ٥ أجزاء، هامش على كتاب الفصل في الملل والأهواء والنحل في ٤ أجزاء. ١٤- الطبري، أبو جعفر محمد بن جربو، توفي سنة ٣١٠هـ. / ٩٢٣م. – تاريخ الرسل والملوك، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، طبع دار المعارف مصر (مجموعة ذخائر العرب) ، ج٨. 10- عمرعبد العزيز عمر. - دراسات في تاريخ العرب الحديث (٢) الشرق العربي من الفستح العشماني حتى نهاية القرن الشامن عشر، طبع دار النهضة العربية، بیروت، ۱۹۸۰م. ١٦- الكندى: أبو عمر محمد بن بوسف، توفى سنة ٢٥٠هـ / ٩٦١م. ۲۰۰۰ کتاب الولاة والفضاة، نشر رفن جست، طبعة بيروت ۱۹۰۸م.

التسعرالثاني المصادر والمراجع العوبية

YVE

¥-¥

Extraits des principaux Géographes arabes du moyen age, paris, 1932.

¥-A

-نفاضة الجراب في علالة الاغتراب، تحقيق أ.د أحمد مختار العبادي (ترائنا)، القاهرة، سنة ١٩٦٠م. ٢٩- اين خلكان، شمس الدين ابو العباس أحمد بن محمد، توفي سنة ٦٨١ هـ/ ..... - وفيات الأعمان وأنباء أبناء الزمان، نشر محمد محي الدين عبد الحميد، في ٦ أجزاء، القاهرة ١٣٦٧هـ / ١٩٤٨ م / ١٣٦٩ هـ -., 190+ ٣٠- ابن خلدون، ابو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن خلدون ولى الدين التونسي الحضرمي الاشبسيلي المالكي، توفى في سنة ٨٠٨ هـ. / ··· العبير وديوان المشدأ والخبير في أيام العرب والعجم والبيرير ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر، ٧ أجزاء، بولاق ١٣٨٤ ه.. مقدمة أبن خلدون، طبعة التجارية. التحريف بابن خلدون ورحلته شرقا وغربا، نشر محمد بن تاويت الطنجي، القاهرة ١٣٧٠ هـ / ١٩٥١م. ٣١- الخوارزمي، ايو جعفر محمد بن موسى (قرن ٣ هـ. / ٩٩). ~ صورة الأرض من المدن والجبال والبحار والجزائر والاتهار، نشر هانس فون ثريك، طبع فينا ١٩٢٦.

۲۸- این الخطیب.

I.F.D. Bulletin d' études orientales, tome XXI, année 1968, Damas 1968.

Texte arabe édité par 0. Houdas avec la collaboration de M. Benoist, Paris 1898 (Publications de L'école des langues orientales vivantes, IVe Série volume XII).

Chronique d'ibn Saghir sur les imams Rostemides de tahert, ed. et trad par Motylinski, dans actes du XIVe congrés international ' des orientalistes, paris 1907.

Texte arabe édité par 0. Houdas avec la collaboration de E. Benoist, paris 1899, (Publications de L'école des langues orientales vivantes IVe série, volume XIX).

\*1\*

Texte arabe édité par 0. Houdas M.Delafosse, paris 1913, (Publications de L'école des langues orientales vivantes IVe série, volume IX).

Description de L'Afrique, Nouvelle édition traduite de l'italien par A. Epaulard, paris, 1958. 2 vol.

\*14

المراجع الأجنبية

1- Al Edrissi:

Description de L'Afrique et de L'Espagne (texte arabe et traduction française par R. Dozyet DeGoeje), Leyde 1866.

2- Actes du VIIe congrés de l'institu des Hautes-études Marocaines (compte rendu des seances) Hespéris tome XI, 1930 Fascicules 1-11.

3- Adam (André):

Le costume dans quelques tribus de L'Anti-Atlas Hespéris, tome XXXIX, Année 1952, 3e et 4e trimestres.

4- Amold, T.W:

The preaching of islam, A history of the propagation of the muslim faith, second edition, London, 1913.

- 5- Arnold, T.W.: Arab travellers and Merchants. travel and travellers A.P.Newton, London, 1949.
- 6-Barth's travels in Nigeriia, extraits from the journal of Heinrich Barth's travels in Nigeria 1850-1855 Selected and edited by A.H.M Kirk Greene, London, Oxford University press, 1962.
- 7- Blachére, R.: Extraits des principaux géographes arabes du moyen age, paris, 1932.
- 8- Bovill, E.W.: Caravans of the old Sahara, an introduction to the history of the Western Sudan, London.

9- Bovill, E.W: The golden trade of the Motors.

10- Brockelman, Carl: History of the islamic peoples.

الشعوب والدول الإسلامية، ترجمة انجليزية بمعرفة.

\*\*\*

bridge University press, 1962.

- 23- Gautier F. F.: Le passé de L'Arique du Nord, les siécles obscurs, paris 1942.
- 24- Gautier E.F.: Le Sahara, payot, paris, 1928.
- 25- A Greek English Lexicon, A new edition Oxford University press, 1939.
- 26- Harrison Church R.J.: West Africa: A Study of the environment and of man's use of it, Longmans, 1961.
- Hodgkin, Thomas: Nigerian Perspectives, Oxford University press 1960.
- 28- Hoghen S.J.: An introduction to the histroy of the islamic states of Northern Nigeria, Oxford, 1967.
- 29- Houdas, O.: L'islamisme, Paris, 1908.

30- Houdas, O.: Documents arabes relatifs a l'histoire du soudan.

ترجمة لكتاب تاريخ السودان لعيد الرحمن بن عبد الله بن عمران بن عامر السعدي، مع مقدمة وهوامش، باريز، ١٩٠٠ (مطبوعات المدرسة الباريزية لتدريس إلاًلميتة الشرقية) .

- 31- Hudud al-Alam the regions of the world a persian geography A.H. 372-982 AD translated and explained by V.Minorsky, Oxford, 1937.
- 32- Ibn Batuta,: Travels in Asia and Africa 1325-1354, translated and selected by H.A.R. Gibb, London 1939.
- 33- Ibn Khaldun: The Muqadimah an introduction to the history translated from the arabic by franz Rosenthal, in three Volumes copyright 1958 by Bollingen Foundation Inc. New-York.

- 34- Julien A.: Histoire de L'Afrique du Nord Tunisie-Algérie Maroc de la conquéte arabe a 1830 - paris, 1930.
- 35- Jean-Léon L'Africain: Description de L'Afrque, Nouvelle Edition traduite de l'italien par A. Epaulard, Paris 1956, 2 tomes.
- 36- Mahmoud Kati: Tarikh El Fettach ou chronique du chercheur pour servir a l'histoire des villes, des armées et des princiqaux personnages du tekrorur. traduction francaise par 0. Houdas, M. Delafosse, paris, 1964.
- 37- kattani, Mohamed I,: Les manuscrits de L'occident Africain dans les Bibliothéques / Maroc, Hespéres, Tamuda, Vol IX, Fas.one, année 1968.
- 38- Marcais, Georges: La berbérie musulamne et l'orient au moyen age, paris, 1946.
- 39- Miranda, Ambrosio Huici: Un Fragmento Inédito de Ibn Idari Sobre Los Almoravides, Hesperis Tamuda, Vol II Fasc I, 1961.
- 40- Monteil Ch.: Problémes du soudan occidental Juifs et Judaises Hesperis tome XXXVIII, Année 1951, 3e et 4e trimestres.
- 41- Monteil Ch.: Les "Ghana" des géograhes arabes et de Européen hespéris, tome XXXVIII, Année 1951, 3e et 4e trimestres, pp. 441 - 452.
- 42-Macoudi: Les prairies d'or Texte et traduction par G. Bai de Meynard et Pavet de Courteille, Paris. (Societé Asiatique, Collection d'ouvrages orien Livre des prairies d'or et des mines de pierres précieuses.

- 43- Mauny, Raymond: Note sur les grands "Voyages" de Léon L'Africain, Hespéris, t. XLI, année 1954, 3e et 4e trimestres.
- 44. Mauny, Raymond: Découverte A Gao d'un fragment de poterie émaillé du Moyen age Musulman, Hespéris, t XXXIX, année 1952, 3e et 4e trimestres.
- 45- Norris, H.T.: Sanhājah Scholars of Tumbuctoo B.S.O.A.S. Vol XXX part 3, 1967, p. 634.
- 46- Oliver, Roland: The Dawn of African history, Oxford University press, 1963.
- 47- Palmer, Richmond: The Bornu Sahara and Sudan, London, 1936.
- 48- Provencal, Levi: Les Historiens de la chorfa, 1923.
- 49- Oxford Classical dictionnary.
- 50- Sauvaget, J.: Introduction a l'histoire de l'orient musulman. Elements de bibliograhie, paris, 1946.
- Historiens arabes, paris 1946 pages choisies, traduites et présentées.
- 51- Sauvaget, J.: Les épitabes royales de Gao (Al Andalus, Madrid, 1949, Vol XIV, F.I, pp. 123 141).
- 52- Sauvaget, J.: Notes Préliminaires sur les épitahes royales de Gao, revue des études islamiques, Cahier I, année 1948, (1 -12).
- 53- Stamp L. Dudley: Africa: A study in tropical development United States of America, 1960.
- 54- Steingass: A Comprehensive english dictionnary, second impres-

sion, London 1936.

- 55- Terrasse Henri: Histoire du Maroc des origines a l'etabliessement du protectorat francais, deux tomes, Editions Atlantides Casablanca, 1949.
- 56- Trimingham, J. Spencer: A history of islam in West Africa, Oxford University press. 1963.
- Islam in West Africa, Oxford University press, 1968.
- Islam in the Sudan, Oxford University press, 1949.
- 57- Wood H.J.: Exploration and discovery, First published, London, 1951.
- 58- Yver G.: Ency. de l'islam vol II. p. 182, Gogo.

|           | القسم الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 194 - 121 | جوانب حضارية من سودان المغرب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | المقدمة والمقاربة و |
| 140 - 122 | في هدف البحث ومصادره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|           | الباب الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 124-127   | الصحراء والسودان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 195-189   | القصل الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 195 - 189 | أ- الصحراء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 112-112   | ب- السودان .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 10 110    | الفصل الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777-717   | أ- سكان العسراء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 124 - 221 | ب سكان السودان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           | الباب الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 197-101   | الإسلام في بلاد السودان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | الفصل الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 111 - 101 | الإسلام في الصحواء وبداية تعرف العرب على بلاد السودان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | القصل الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 242 - 272 | إنتشار الإسلام في بلاد السودان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           | المصادر والمراجع العربية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| *** - *** | القسم الأول.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           | المصادر والمراجع العربية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| *19 - *+1 | (القسم الثاني) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *** - *** | المراجع الأجنبية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777 - 77V | الفهرست.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

°.50

;

÷

.

.

•

## To: www.al-mostafa.com