سَلْسُلْهُ لِللْاُرْكَانِ لِلْلُارِيَةِ » « 1 »

,

ابُون لالغِفَارِي رمز اليقظة في الضمير الإنستاني مض وتمليك

ستاليف الشِيْخ محمد جَوا و آل الفَقيشر

دارالتعا رفس للمطبوعات مشيروت ابتسام



تُمُومَ أَنتُمُ هَلُوُلاَ مِ تَقَنْبُلُونَ أَنفُسَكُمُ وَتُخَرِّجُونَ فَرِيقًا مِّنكُم مِّن دِيَكَرِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم بِأَلَا ثَمْ وَٱلْعُدُوَانِ الآية (٢ - ٥٥) قرأها ابن مسعود في خطبة له بمحفل من أهل الكوفة حين بلغه نفي أبي ذر . ما أظلَّت الخضراء ، ولا أقلَّت الغبراء من ذي لهجة ، أصدق من أبي ذر . ومن سره أن ينظر إلى تواضع عيسى بن مريم ، فلينظر إلى أبي ذر . الاستيعاب ( الاصابة ٢١٦/١ ) عمد رسول الله ( ص) الله إني لأرى حقاً يُطفى ، وباطلاً يحيى وصادقاً مكذّباً ، وأشرةً بغير شرح النهج ٢٥٦/٨ – ٢٥٢

أبو ذر الغفاري

# كلمِتَ لَكُنَّامِتْ لَلْنَامِتْ ل

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا ونبينا محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحبه المنتجبين .

وبعد : يسر « دار التعارف » أن تقدم لقراءها الكرام سلسلة « الأركان الأربعة » كاملةً غير منقوصةٍ في أربع مجلداتٍ بشكل رائم جديد وطباعةٍ جيدةً مع تنقيح النسخ الأصلية وزيادة بعض الأمور الهامة فيها ، راجين من الله سبحانه حسن الهداية وجميل الرضا . وآملين أن تنال اعجاب القارىء الكريم ، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب .

#### مقدمة الطبعة الرابعة

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدلله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا ونبينا محمدٍ المبغوث رَّحةً للعالمين وعلى آله الغر الميامين ، وصحبه المنتجبين .

وبعد ، فاني أحمد الله سبحانه على ما أفاض وأنعم علي من حسن التوفيق في إتمام هذه السلسلة المباركة ( الأركان الأربعة ) التي كانت ولا تزال موضع اهتمام القراء الكرام في العالم الإسلامي الواسع كما دل على ذلك تكرار طبعها بأعداد كبيرة ، ولعل أهمها هذا الكتاب الذي بين يديك ( أبو ذر ) والذي ترجم منذ أربع سنوات إلى اللغة الفارسية ترجمةً جيدةً بإخراج أنيق .

والآن هو بين يديك تقرأه مكتوباً في سيرته وسلوكه وأخـلاقه وجهـاده وجوانب حياته ، وسوف نجده كما هو وجهاً من أبرز الوجـوه التي ساهمت في إنشاء البنية الإسـلامية وتشييـد دعائمهـا مستلهماً هـداه من روح القرآن ومن تعاليم النبي الأكرم (ص) وسنته الشريفة المباركة .

انه يبقى الصحابي العظيم الذي ورث الكثير الكثير من صحبتـه للنبي الأعظم ( ص ) ولم يفرط في ذلك الارث قيد شعرة ، بل صانه بروحه وقلبـه وفكـره ، فكان رائـداً عـظيــاً من رواد الإصـلاح حـين استشرى الفسـاد في

٩

صفوف الولاة والحاكمين .

وما أحوج المسلمين اليـوم إلى إطـلالـة هـذه الشخصيـة عليهم من جديد ، وما أحوجهم إلى قادةٍ يحملون روح أبي ذر متمثلين بعبادته وهدمه ، وسلوكه .

إن سيرته تبعث فينا روح التكاتف والتوحد التي هي أحـوج ما تكـون إليها في عصرنا الحاضر .

إنها الإطلالة السمحة الندية التي تبعث في النفوس الأمل بحياة أفضل مشفوعةٍ بالعمل للآخرة . والله الموفق .

> ۱٤۱۰ هـ غرة رمضان المبارك ۱۹۹۰/۳/۲۸

> > •

المؤلف

تقديم : المِسْجَة البِيْسَيْخ محرّدتَقِيٰ الفقيّه

د الشبطيلة الرحين الرجب مر

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمد وآله الطيبين الطاهرين ، الذين أدّوا الأمانة ، واجتنبوا الخيانة ، ونصحوا لله ورسوله وللمؤمنين ، فكانوا من خيرة أوصياء الأنبياء ، من أشدهم يقينا ، وأعظمهم صبرا ، وأكثرهم اجتهادا ، في حفظ ما ورثوه عن رسول الله (صُ) وصياتته من التحريف والتأويل والتبديل ،واتباع المتشابه من الكتاب العزيز ، ثم تحملوا من المصاعب والمتاعب ، ومقاساة الشدائد ما تحملوا ، في سبيل إيصاله الى العلماء الصالحين ، المحافظين ، الذيب اختارهم الله في سبيل إيصاله الى العلماء الصالحين ، المحافظين ، الذيب اختارهم الله بنجدهم ، فكان ذلك مصداقاً لقول رسول الله (ص) : علماء أمتي كأنبياء بني اسرائيل ، أو أفضل من أنبياء بني اسرائيل و ولقوله (ص) : مداد بني اسرائيل ، أو أفضل من أنبياء بني اسرائيل ولقوله (ص) : مداد بنيا العلماء أفضل من وقله بنه ، وقلا كنا وصا : ميداد مع العلماء أفضل من والياء بني المائيل ، ولقوله (ص) ا ميداد من العلماء أفضل من ولياء بني المائيل ، ولقوله (ص) : ميداد من العلماء أفضل من ولياء ، وقلا كنا وما زلنا نلمس ونلمح فسي العلماء ، وفي آثارهم ، وفيما يحكى عنهم ، من الصبر والورع والتسديد ، ما يشهد بأنهم في صفوف هؤلاء الأنبياء .

وبعد : فقد كنت وما زلت ، أسأل الله سبحانه أن أكون وذريتي ، من

١٢ ...... ابو ذر الغفاري ...

الذين يقتفون آثارهـم ، ويترسمون خطـاهم ، ويستعينون بالله ، وبـه يستنصرون ، لنفوز بالانضمام الى هذا الموكب المشرق الرفيع ، قولا وعملا، وسمتاً ، وهدياً ، ولنتشرف بمحاولة حمل رسالتهم ، وفي فهمها ، وحفظها ، والعمل بها ، ونشرها •

وانني ــ بحمد لله سبحانه ـــ ألمــح آثار الاستجابة ، فــي نفسي ، وولدي ، وفي طليعتهم اليوم ثانيهم « ولدي الجواد » ويتجلى ذلك في كتبه الثلاثة : ١ ــ ( الانسان بين الحياة والموت ) ٢ ـــ ( نظريات تتعلق بالكون والمبدأ ) ٣ ــ ( أبو ذر ) وهو الكتاب الذي بين يديك •

فقد أعطاه الله قلماً محبباً مفهماً ، قليل الفضول ، وهداه الى الأخذ بأوائل معالم الطريق ، فهو ممن يهتم في فهم الاسلام ، وفي تفهيمه لأهل هذا العصر بلغتهم ، ثم في عرض الشخصيات الاسلامية النبيلة ، التي ساهمت مع النبي (ص) مساهمة فعالة ، في نشر دعوته ، بالسير في سيرته، في سلوكها ، وأقوالها ، وأفعالها ، فقد كانوا يجسدون الاسلام قولا وعملا، فكانت أقوالهم حجة على الخاصة ، وأعمالهم دليلا وقدوة للعامة •

وكتاب ( أبي ذر ) الذي هو بين يديك ، يهدف فيه مؤلفه الى تجسيد العقيدة الاسلامية ، بعرض صور للذين اعتنقوا الاسلام وهو في مهده ، صور هي أقرب شيء لواقعهم باحاطة وأمانة ، وتفهم ، وإتقان ، على عكس ما فعله المؤلفون من قبله ، فانهم اذا تحدثوا عن واحد من أولئك ، تحدثوا ما فعله المؤلفون من قبله ، فانهم اذا تحدثوا عن واحد من أولئك ، تحدثوا عنه من جانب واحد ، يتصل بنفسياتهم ، أو بما يهدفون اليه ، فمن كان يرغب في الزهد – سواء فهم معناه أو لم يفهمه – تحدث عن أبي ذر من هذه الناحية فقط ، ومن كانت له ميول فكرية خاصة ، انحرف بسيرة أبي ذر إلى ما يتلائم مع ميوله . وعلى مرور الوقت ، أصبح أبو ذر يظهر للقراء علمى شاشة العرض شخصية محدودة بحدود ضيقة جداً ، تجعله متعبدا غيورا على الاسلام ، جريئاً على الحكام ، جرأة تنسيه قوله تعالى : أدع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة .

هذا ، مع ان أبا ذر ، أحد أركان الاسلام في مهدم ، وهو أول من شهر السيف في وجه المشركين ، حين كان يقطع الطريق على قوافل قريش ، فينفتر بهم ، فكانت الإبل تلقي أحمالها ، فلا يدعهم يأخذون منها شيئا حتى يسلموا • وهو أيضا – أحد معتمدي النبي (ص) ، وأحد عظماء الصحابة ، وهو من حواريي رسول الله (ص) وحواريي أمير المؤمنين علي ( عليه السلام ) ، وليس من المنطق أن يمر في مخيلة أي انسان عاقل ، أن محمداً (ص) وعلياً (ع) ، وهما من عظماء البشر ، رفعا أبا ذر الذي تتصو<sup>س</sup>ره كتب الذين كتبوا عنه •

وستراه في الكتاب الذي بين يديك انسانا آخر يرتفع عن عظماء الصحابة بالشجاعة ، والعلم والعمل ، وقوة الارادة والزهد ، والاخلاص ، والصبر ، والتحمل • ولو فسح لي الوقت مجالاً لأوجزت ما أعرفه عنه ، وهو بعض ما استطعنا أن نصل اليه اثناء مطالعاتنا ، ولو تسم لسي ذلك ، لأريتك أبا ذر انساناً يسير في ركب الأنبياء ، يتمتع بكياسة وقوة ، وعزة ، وجرأة ، ونزاهة •

وفق الله المؤمنين للاقتباس من أنواره وآرائه ، وحشر نا واياهم ، يوم القيامة تحت لوائه ، والسلام عليه ، وعليهم ، ورحمة الله وبركاته .

أبو ذر الففاري \_\_\_\_\_ ۱۰

سقدت للمؤلف

بشمي للقوال خزالة تجتبر

حينما نعمد الى دراسة شخصية تأريخية ــ أيا كانت ــ تطالعنا صور ومشاهد ، تضفي علينا مزيداً من الوضوح في البحث عــن الجوانب الهامة المحيطة بها •

وأول شيء يواجهنا في هذا المضمار ، هو « السيرة » ولكن لا فائدة ولا جدوى منها بدون دراسة وتحليل • إذ أنها وحدها هيكل شاخص لا ر وح فيه ، فهي لا تتجاوز أن تكون كلمات مرسومة على الورق، بمستطاع كل قارىء أن يقرأها ، ويتندَّر بها أمام أقرانه وزملائه ، كأي قصة تأريخية مثيرة ، من دون أن تترك في نفس القارىء أو السامع أي أثر نافع مفيد ، سوى انفعالات نفسية آنيَّة •

ولكن ، حينما يصل الحديث الى عظماء الصحابة ، واستجلاء سيرتهم ، تجد أنفسنا أمام مدرسة مثالية ، غنية بالعطائين ، الفكري والروحي ، ومليئة بالعظات والعبر • ونلمس في سلوكهم وأفعالهم ، منع أنفسهم ومحيطهم ، تجسيداً كاملا للمبدأ الذي دعوا اليه وكافحوا من أجله ، كما نجد ان كلمتهم ، كانت الكلمة المسؤولة ، وحياتهم كانت كلها مواقف خالدة خلود الروح ، وباقية بقاء الإنسان •

إن هذا النمط من العظماء، يخضع لمراحل صعبة على محكِّ الإختبار

تجعلهم بمستوى المسؤوليات التي أنيطت بهم ، تلك المسؤوليات الهامة والصعبة التي تتعدى مرحلة الذات الـــى مستوى أمانة وممثلية لمواجهة الناس على اختلاف أهوائهم ، وألوانهم ، ومراتبهم •

وتتعدى مرحلة الوقت والجيل ، الى عصور وأجيال •

ونحن بدورنا نراهم يجتازون مراحل الإختبار هذه ، بصبر عجيب ، وصمود محيِّر ، حتى ولو أدى الأمر بهم الى النفي أو الى الموت •

ومن هــذا النمط النادر ــ في الإسلام ــ الأركان الأربعــة ، وهم : « أبو ذر الففاري ، وسلمان الفارسي، والمقداد بــن الأسود ، وعمار بن ياسر » •

لقد عُرف هؤلاء الأربعة ، بأنهم أول من نادى بالتشيع لعلي عليه السلام والولاية له بعد رسول الله (ص) ، لقد نادوا بذلك على أنه من صميم الاسلام •، فكانوا المثل الأعلى للثبات على هذه العقيدة ، والدفاع عنها • وبذلك استحقوا هذا الوسام « الأركان الأربعة » •

وأبو ذر الغفاري (رض) ـــ موضوع كتابنا هذا ـــ واحد من هؤلاء ، دفعني الى إختياره فعلا ، أمران مهمان :

الأول : ما لهذه الشخصية من الأثر الديني الكبير في حياتنا الدينية والذي يتصل بحياته ، ومقدمه الى الشام ، وسكناه في منطقة (جبل عامل) مدة طويلة من الزمن ، أتاحت له الفرصة في نشر التشيع (لمذهب أهل البيت ) • فالمشهور بين سكان هذه المنطقة أن أبا ذر هو صاحب الفضل في ذلك • ابو ذر الغفاري.....

الثاني : ان الذين تناولوا شخصية أبي ذرلم يعطوه القدر الكافي من الإحاطة ، فقد لاحظت من خلال قراءاتي لبعض ماكتب حول هذا الموضوع ، ان بعضهم يحاول التركيز على الناحية القصصية ، والبعض الآخر على الناحية « الثورية » في مسلك هذا الرجل ، والبعض الآخر يجهد في إخراجه بصورة « المتصوف الراهب » ، وآخر يعطيه صفة « الحاقد على الأغنياء » الى غير ذلك من الأوصاف التي تتناسب مع رغبة الكاتب وتفكيره، ولا تتلائم مع شخصية أبي ذر المسلم الصحابي الجليل •

فأبو ذر لا يعدو كونه من أجِّلاء الصحابة وخيرتهم ، وجدير بمثله أن يكون عنواناً واضحاً للاسلام .

لذا فانني بذلت كامل جهدي في إلقاء الضوء على هذه الشخصية التأريخية المميزة ، محاولا بذلك الكشف عن جميع جوانبها ، دون أن أترك شيئا مما يتعلق بها ، عدا بعض النصوص الزائدة التي لا جدوى من إثباتها ، وعدا ما يفوتني سهوا ، والعصمة لأهلها .

هسذا الكتاب هسو الحلقة الأولى في سلسلة ستناول حياة « الأركان الأربعة » وسيرتهم ، آملين مسن وراء ذلك ، رضا الله وحده ، سبحانه وتعالى • والوقوف على شيء مرمسن حياة هؤلاء الصفوة سمن الخالدين سفي تأريخنا الإسلامي المجيد ، علنا نستمد من سيرتهم مزيدا من الصبر ، والثبات ، في دربنا الطويل ، والله الموفق •

محمد جواد الفقيه

١٤ ربيع الثاني / ١٤٠٠ ه ٢ / ٣ / ١٩٨٠ م

## الفَصَل اللُوَك

- صُورة مجنعتملة
  الفتارس الشجناع
  تعتبده قبل الإسلام
  تعتبده قبل الإسلام
  إستلامه
  مع الرسول (ص)
  التشيع ... متاهو ؟
  أبوذر والتشيع
- إقامته في بلاد الشام
- أبوذر والتشيئ في جَبل عَامِل

صورة مجنملة

أبو ذر الغفاري : جُندب بن جُنادة • 🐅

رمز اليقظة في الضمير الانساني المتعب ، كمسا همو فسي الضمير الاسلامي •

أتمثله شيخاً حاني الظهر، ترسم على وجهه سيماء الأولياء والصالحين، وفي عينيه ألق ظل مشعاً بالأمل والحياة على هاتيك الفئات المظلومة مسن الناس •

أتمثله ، وهو ينهب الأرض بقدميه ، في رحلته التأريخية الثارية ، حاملا على ظهره هموم المظلومين والمعذبين ، وعلى لسانه تتجسد صرختهم .

فهو هكذا أراد ، أراد أن يخرج عن حدود الزمان والمكان ، ويرقى قمة الحرية •• حرية الكلمة ، وحرية التعبير ، فكان منبر الاسلام في فترة من فترات الحكم •

يد على الاصح الاشهر ، وقيل اسمه : برير بن جنادة ، وقيل جندب بسن سكن وقيل السكن بن جنادة ولكن المشهور المتسالم عليه هو جندب ابن جنادة ، ولا يعرف في كتب التراجم بغير هذا الاسم . ٢٢ .....٢٢

لقد بايع أبو ذر رسول الله (ص) ، على ان لا تأخذه في الله لومة لائم ، وعلى ان يقول الحق ، ولو كان مترَّا <sup>ا</sup> .

فالتزم ببيعته • فكان جريئاً في جنب الله آخر عمره ، كما كان في أول أمره •

ولعل أجرأ نداء صريح في مسمع حاكم ظالم ، كان نداء أبي ذر (ص) على أبواب الخضراء •• « أتتكم القطار بحمل النار ! اللهم إلعـــن الآمرين بالمعروف التاركين له ٢ اللهم العن الناهين عن المنكر ، المرتكبين له • » ٢

هذا هو أبو ذر ، صاحب الكلمة الجريئة ، التي لا تعرف المداهنة ، ولا الرياء ولا الوجل .

خاطب معاوية ذات مرة ، مجيباً إيام : « ما أنا بعدو لله ولا لرسوله ، بل أنت وأبوك عدو "ان لله ولرسوله ، أظهرتما الاسلام ، وابطنتما الكفر ، ولقد لعنك رسول الله (ص) ودعا عليك مرات أن لا تشبع .

فقال معاوية : ما أنا ذاك الرجل •

فقال أبو ذر : بل أنت ذلك الرجل ! أخبر ني بذلك رســول الله (ص) وسمعته يقول ، وقد مررت به : اللهم إلعنه ، ولا تشبعه إلا بالتراب ... »

وخييِّل لجلاديه الحاكمين ، أن غضبه إنما كان لنفسه ، وأنه ربما كان عن فاقة ألمَّت به ، أو مطمع يدفعه الى ذلك ، فساوموه رجاء أن يسكت أو يكف ، لكنهم وجدوا خلاف ما كانوا يتوقعون .

- (١) اعيان الشبيعة / ١٦ / ٣١٩ نقلا عن اسد الغابة .
  - ۲٥٧ / ٨ ۲٥٧ .
     ۲٥٧ / ٨ ۲٥٢ .
    - (٣) شرح النهج ٨ / ٢٥٧ .

ابو ذر الغفاري\_\_\_\_\_

بعث اليه معاوية بثلاثمائة دينار ، فقال : إن كانت من عطائبي الذي حرمتمو نيه عامي هذا ، قبلتها • وان كانت صلة ، فلا حاجة لي فيها » `

وقال له ـــ ذات مرة ـــ حبيب بن مسلمة أحد القادة : « لك عندي يا أباذر ، ألف درهم ، وخادم ، وخمسمائة شاة .

قال أبوذر : إعط خادمك ، وألفك َ ، وشويهاتيك َ ، من هو أحوج الى ذلك مني ! فاني إنماً أسأل حقي في كتاب الله ٠٠! ﴾ ٢

بهذه الصراحة ، وبهذا الوضوح يرسم لنا أبوذر بعض مواقفه.، إنه لم يكن ليثار مويغضب لنفسه ، بل للحق الذي طالب بتثبيته ، وبذلك جعل من نفسه رمزا يدفع بالمقهورين والمظلومين الى المطالبة بحقوقهم ، وعرض ظلاماتهم • فكان في تصرفاته تلك رائدا من رواد الحق ، يجازف بنفسه من أجل الآخرين •

وما أغناه عن أن يقاسي ما قاسى ، لو أراد •

لقد كان بوسعه أن يعيش حياة الرفاهية والترف ، شأن بعض الضحابة ممن هم دونه في الفضل بمراتب ، لو أراد !

ولكن في هذه النقطة تكمن احدى الفوارق ما بين الانسان الرسالي، والانسان العادي •

بين الانسان الذي يحمل هموم ومستقبل أمة بأسرها ، وبين انسان ينشغل بنفسه ولهوه ، متخماً يتجشأ على موائد الترف !

- (۱) الغدير ۸ / ۲۹۳ .
- ۲) اعيان الشيعة ١٦ / ٣٦٤ عن ٦مالي الطوسي .

۲٤ .....

نعم • كان أبو ذر انساناً رسالياً ، ولـــم يكن انساناً عادياً • وكان في بعض مواقفه يمثل مواقف أمير الأزمنين علي عليه السلام م ولا غرو ولا عجب ، فهو تلميذ الإمام وواحد من أكثر الناس إخلاصاً له •

قال أمير المؤمنين (ع) :

« ولو شيئت لاهتديت الطريق الى مُصفى هذا العسل ، ولتُباب هذا القمح ، ونَسَائيج هذا القز" ، ولكن هيهات أن يغلبني هواي، ويقودني جَسْعي الى تخيرُ الأطعمة ، ولعل بالحجاز أو اليمامة ، من لا طمع له في القرص ، ولا عهد له بالشبع ، أو أبيتُ مبطاناً ، وحولي بطون غرثى ، وأكباد حرّى ، أو آكون كما قال القائل :

وحسبك داء أن تبيـت ببطنـة ي وحولك اكباد تحين الى القرد "

لقد كان أمير المؤمنين علي عليه السلام ، يقول هذا ، ومقدرات الأمة تحت قبضة يده ، بــل المعروف أن صدقاته الخاصة وحدها كانت تساوي آلاف الدنانير ذهبآ .

نعم • كان يقول هذا ــ ويعمل بما يقول مع نفسه ـــ ليلفت أنظـــار المسلمين الى ضرورة تفقد الضعفاء ، والمقهورين ، والمدفوعين عن حقوقهم ، ويلفت انظار الولاة الى الرفق بالرعية وتفقد أحوالهم •

وكان أبو ذر ـــ تلميذ الإمام ـــ ممن سار على هذا الهدي ، فقد كان عطاؤه السنوي اربعماية دينارا ذهبا • ومع هذا فانه كـــان لا يدخر منها

 (۱) نهج البلاغة ۲ / ۷۱ / ۷۲ ( الجشم – الحرص – البطنة – الاشر والبطر .) القد : سير من جلد غير مدبوغ، والمعنى ان بعضهم يطلب أكله قلا يجده . شيئاً • وكان يندد بالكانزين للذهب والفضة الذين لا يخرجون الزكاة الواجبة منها ، أو الذين أخذوها من طرق غير مشروعة أيام عثمان • وكان يطلب حقه ( في كتاب الله ) كما تقدم • ويرفض الألف درهــم ، والعبد والخمسماية شاة •

اجل • انه لم يكن ليفعل هذا عن فاقة ، أو مطمع ، بل كان يريد إلفات المسؤولين ــ في حينه ــ الى انصاف المظلومين ، وايصال كــل ذي حق الى حقه •

وأعيت الحيلة غرماءه الحاكمين في إسكاته ، فعمدوا الى طريقة ثانية قرروا فيها إسكاته ، وكانت طريقة ناجحة – فسي نظرهم – فنفوه السى الربذة •

حمل من الشام الى المدينة على مركب وعر ، حتى تسلخ فخذاه ، ثم بعد ذلك ، نفي الى الربذة ﷺ بعيداً عن مهاجر رسول الله صلى الله عليه وآله ، ومواطن الايمان ، حتى توفي غريباً هناك إ

رحم الله أبا ذر ، لقد كان ينسى كل جراحه وآلامه في رحلته الثأرية تلك ، ليكتب على رمال الصحراء ملحمته الخالدة •

ملحمته التي ستبقى مع الشمس تشرق ، ولكنها لا تغيب اا

الربدة : موضع على بعد ثلاثة إيام من المدينة ... معجم البلدان ٢٤/٣ .

#### الفارسُ الشَّجَاع

الشجاعة أو الجرأة • موهبة يتمتع بها غالب عظماء الانسانية ، فهي لا تقبل التكل*ثف و*لا تستقيم معها محاكاة • وهي ايضاً صفة كريمة تميئز بها العرب بصورة عامة ، والمسلمون بصورة خاصة •

فالعربي بطبعه ـــ غالباً ــ شجاع غير هياب ، يتقحم موارد الهلكة ، إن رأى في ذلك ما يرضي مزاجه ، حتى ولو كانت الخسارة عنده أكبر في ميزان الاحتمال ، ولعل هذه الخصلة الكريمة ، هي احدى معطيات الطبيعة الصحراوية ، وما فرضته من خشونة العيش على هذا الانسان .

فالمعروف عن العرب القدامى ، أن ظروفهم المعاشية كانت صعبة للغاية، فكانت جل محياتهم الاقتصادية تقوم على الغرو أو السلب ، أو طكر ق الأحياء ، أو ما شابه ذلك، مما كان متسالم عليه لديهم آنذاك \*\*\* ، ولا يرون فيه أي إخلال بالشرف أو المكانة الاجتماعية ، بل على العكس من ذلك ، فقد كان هذا العمل يتكسب القائم به رفعة وسؤدداً في قبيلته وبني قومه • فكان المغيرون على الأحياء يتفاخرون بذلك • وينشدون فيه الأشعار •

\* وكانت التجارة احدى اللمامات الاقتصادية الهامة ، لكن يبدو انها
كانت مختصة بطبقة معينة من أصحاب السيادة .

٢٨ .....٢٨ ......

قال طفيل الغنوي :

وغارة كجــراد الريــح زعزعهــا مخراق حرب كنصل السيف بهلول

وهم يرون في ذلك ردِءاً لهم من الغارات التي يمكن أن تشنها عليهم القبائل الأخرى ، كما يرون في ذلك إظهارا لشجاعتهم وقوتهم حتى لا يفكر الآخرون بغزوهم •

قال المثقب العبدي :

ونحمي على الثغـر المخوف ويتنقى بغارتنــاكيد العــدى وضئيومتها

وقال زهير في معلقته :

ومن لم يذد° عــن حوضه بسلاحه يتهدَّم ومن لــم يظلم الناس يتظلُّم

والمسلم الحقيقي شجاع ايضا بمقتضى تركيبته الذهنية الخاصة التي صقلها الاسلام ، وروحه الرسالية المستمدة منه ، فهو لا يعرف معنى الخوف من الموت في الله للأنه مؤمن بسلامة المصير ، فلا يرى غير الجنة اعدت للمتقين في الآخرة ، ومتى كان الامر كذلك ، يهون عليه كل شيء في سبيل ذلك حتى نفسه ، وتأريخنا الاسلامي حافل بالبطولات والتضحية كما هو بيِّن وواضح لدى كل من يتتبعه ،

وصاحبنا أبو ذر رضي الله عنه ، الذي هو موضوع بحثنا الآن ، كان ممن اتسم بأعلى معاني البطولة والشجاعة ، في الجاهلية ، وفي الاسلام .

(1) شعر الحرب في العصر الجاهلي ٨٠ و ٢٢٤ ( البهلول : السيد الجامع لكل خير) و ( المخراق : الرجل الحسن الحسيم المتصرف بالامور الذي لا يقع في أمر الا خرج منه ) .

أبو ذر الغفاري .....

ففي الجاهلية كان شجاعاً بطبعه ، بل في طليعة الشجعان المغامرين ، فالمعروف عنه أنه كان فارس ليل ، لا يعرف معنى الخوف ولا الوجل ، يغير على الحي ، وعلى القوافل ، فيصيب منها ، ثم يرجع الى مقره •

روى بن سعد في الطبقات ، بسنده :

كان أبو ذر رجلا يصيب الطريق ، وكان شجاعاً يتفرد وحده بقطع الطريق ، ويغير على الصرم يهد في عماية الصبح على ظهر فرسه ، أو على قدميه ، كأنه السبع ، فيطرق الحي ويأخذ ما أخذ • ثم إن الله قذف في قلبه الاسلام • •

وهذه الرواية لا تنافي كونه كان متعبداً قبل الاسلام ، يتألئه ويعبد الله وحده ، فمما لا يخفى على الباحث والمطلع ، أن هناك أمو رآ كانت سائدة لدى العرب في الجاهلية وكانوا متسالمين على أكثرها فأقر ً الاسلام بعضها، ونهى عن بعضها الآخر ، فكان من جملة ما نهى عنه الاسلام هذه الخصال الذميمة وهي قطع الطرق ، والإغارة على الناس في مآمنهم ، فانتهى عنها المسلمون • ولا مانع من أن يكون أبو ذر متعبداً قبل الاسلام بسنوات ويفعل بعض هذه الأعمال ، ثم انتهى عنها حين نهى الاسلام عنها ! إنه لا مانع من ذلك قط ، ولا يتُخل التي هذا بشرفه ومكانته • هذا ، اذا لم نقل بأنه كان يفعل ذلك مع الفئات والقبائل التي تعبد الأصنام ، استحلالا منه لذلك •

وحين اسلم أبو ذر ، زاده الاسلام شجاعة الى شجاعته ، ومنحه زخما

\*\* الصّرم : الفرقة من الناس ليس بالكثير .
 (۱) أعيان الشيعة ٣٢٠/١٦ .

٣٠ \_\_\_\_\_ أبو ذر الغفاري \_\_\_\_\_ لا تدرك حدوده ، فكان من فرسان الاسلام وأبطالهم ، من أول يوم • فقد قال للنبى (ص) :

يا رسول الله ، اني منصرف الى أهلي ، وناظر متى يؤمر بالقتال ، فألحق بك ، فاني أرى قومك عليك جميعاً ا

فقال رسول الله (ص) : أصبت .

فانصرف ، فكان يكون بأسفل ثنية غزال ا فكان يعترض لعيرات قريش ، فيقتطعها فيقول : لا أراد لكم منها شيئاً حتى تشهدوا أن لا إله إلا الله ، وان محمداً رسول الله ١٠

فان فعلوا ، ردَّ ما أخذ منهم ، وان أبوا ، لم يرد عليهم شيئاً ، فكان على ذلك ، حتى هاجر رسول الله (ص) ومضى بدر ، وأحد ، ثم قدم فأقام بالمدينة مع النبي صلى الله عليه وسلم ٢ .

ثنية غزال موضع بين مكة والمدينة .

۲) أعيان الشيعة ٣٢١/١٦ عن الطبقات الكبرى لابن سعد

#### تعَبَّدُهُ قَبْلَ الإِسْلاَم

قال عبدالله بن الصامت ، قال أبو ذر : « وقد صليت \_ يا ابن أخي \_ قبل أن ألقى رسول الله (ص) بثلاث سنين . قلت : لمن ؟ قال : لله . قلت : فأين توجهه ؟ قال : أتوجه حيث يوجهني ربي ، أصلى عشاء ، حتى اذا كان من آخر

قال : أتوجه حيث يوجهني ربي ، أصلي عشاء ، حتى أدا كان من أخر الليل ، أثلقيت توكأني خيفاء يهو احتى تعلوني الشمس ا • وكسان أكثر عبادته التفكر والاعتبار آ •

وفي الطبقات الكبرى لابن سعد : كان أبو ذر يتأله فــي الجاهلية ، ويقول لا إله إلا الله ، ولا يعبد الأصنام • فمرَّ عليه رجل مــن أهل مكة ــ بعدما أوحي الى النبي (ص) ــ فقال : يا أبا ذر ! إن رجلا بمكة يقول مثل ما تقول لا إله إلا الله ، ويزعم انه نبي <sup>4</sup> ••

إسالمه

حين تناهى الى سمع أبي ذر ، نبأ ظهور النبي (ص) في مكة ودعوته الناس الى الاسلام عقد العزم على اللقاء به ، والاستماع منه . لكنه فضل بادىء الأمر أن يرسل أخاه ـــ أنيساً ـــ ـ ي ليحمل اليه بعض أخباره ، فقال لــه :

ان ذئبا عدى على غنم له من جانب ، فنجش عليه أبو ذر بعصاه ، فتحول إلى الجانب الآخر ، فنجش عليه ، فقال : ما رايت ذئبا اخبث منك ؟ فأنطق الله الذئب فقال : أشر مني أهل مكة ! بعث الله اليهم نبيا، فكذبوه وشتموه . فخرج أبو ذر من أهله يريد مكة . . الخ . . هكذا ورد في كتاب الواعظ م٢ ص ١٤٦ .

وهذه الرواية ... إذا صحت ... فهي معجزة للنبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم ) وقد ذكر الدميري في كتاب الحيوان 1 ص ٣٦٢ قريبا من ذلك بدون أن يذكر الاسم ، قال : عن ابي سعيد الخدري :

بينما راع يرعى بالحرَّة ، اذ عدا الذئب على شاة ، فحال الراعي بينه وبينها ، فاقعى الذئب على ذنبه ، وقال : يا عبدالله ، تحول بينـي وبين رزق ساقه الله الي ؟

فقال الرجل : واعجبا ! ذئب يكلمني ؟ فقال الذئب : ٢٢ اخبرك بأعجب مني ، هذا رسول الله ( صلى الله عليه وسلم ) بين الحرتين يخبسر الناس بانباء ما قد سبق ! « اركب الى هذا الوادي ، واعلم لي علم هذا الرجل الذي يزعم انه يأتيه الخبر من السماء ! واسمع من قوله ، ثم إإتني •

انطلق أنيس ، حتى قدم مكة ، وسمع من قوله •

ثم رجع الى أبي ذر ، فقال : رأيته يأمر بالمعروف ، وينهى عن المنكر، ويأمر بمكارم الأخلاق ، وسمعت منه كلاماً ، ما هو بالشعر !

فقال له أبو ذر : ما شفيتني فيما أردت •

فتزود وحمل شنئة له فيها ماء ، حتمى قعدم مكة • فأتى المسجد ، فالتمس النبي (ص) وهو لا يعرفه ، وكره أن يسأل عنه ، حتى أدركه الليل ، فاضطجع • فرآه علي بن ابي طالب (ع) فقال : كأن الرجل غريب • قال : نعم •

قال : انطلق الى المنزل •

قال أبو ذر : فانطلقت معه ، لا يسألني عن شيء ولا أسأله • فلمسا

فزوى الراعي شياهه إلى زاوية المدينة ، ثم أتى النبي (ص) فأخبره ،
 فخرج رسول الله (ص) فقال : صدق والذي نفسي بيده .
 (ثم قال) : قال ابن عبد البر : وغيره كلم الذئب من الصحابة ثلاثة :
 رافع بن عميرة ، وسلمة بن الاكوع ، واهبان بن أوس الاسلمي ، قال :
 ولذلك تقول العرب : هو كذئب اهبان يتعجبون منه . وذلك ، أن أهبان بن أوس الله منها ، فصاح به
 ولذلك تقول العرب : هو كذئب اهبان يتعجبون منه . وذلك ، أن أهبان بن أوس الله منها ، فصاح به
 ولذلك تقول العرب : هو كذئب اهبان يتعجبون منه . وذلك ، أن أهبان بن أوس المذكور كان في غنم له ، فشد الذئب على شاة منها ، فصاح به
 أهبان ، فاقعى الذئب ، وقال : أتنزع مني رزقا رزقنيه الله ؟! فقال الذئب :
 أهبان : ما سمعت ولا رأيت أعجب من هذاً ، ذئب يتكلم ؟. فقال الذئب :
 أهبان : ما سمعت ولا رأيت أعجب من هذاً ، ذئب يتكلم ؟. فقال الذئب :
 ألهبان : ما سمعت ولا رأيت أعجب من هذاً ، ذئب يتكلم ؟. فقال الذئب :
 الدينة يحدث بما كان وبما يكون ، ويدعو الناس إلى الله والى عبادته وهم الدينة يحبون منه .

٣٤ .....٢٤

أصبحت من الغد ، رجعت الى المسجد ، فبقيت يومي حتى أمسيت ، وسرت الى مضجعي • فمر بي عليّ ، فقال : أما آن للرجل أن يعرف منزله ؟

فأقامه ، وذهب به معه ، وما يسأل واحد منهما صاحبه . حتى اذا كان اليوم الثالث ، فعل مثل ذلك ، فأقامه علي معه . ثم قال له علي (ع) : ألا تحدثني ما الذي اقدمك هذا البلد ؟ قال : إن اعطيتني عهدا وميثاقا لترشدني . فعلت. ففعل .

فأخبره علي (ع) عنه أنه نبي ، وأن ما جاء به حق ، وأنه رسول الله (ص) • ثم قال له : فاذا أصبحت ، فاتبعني ، فاني إن رأيت شيئا أخاف عليــك ، قمت كأني أريق الماء ، فان مضيت ، فاتبعني حتــى تدخل معي مدخلي •

قال : فانطلقت أقفوه ، حتى دخل على رسول الله (ص)ودخلت معه ، وحييت رسول الله بتحية الاسلام ، فقلت : السلام عليك يـــا رسول الله ـــ وكنت أول من حياه بتحية الاسلام ـــ .

فقال (ص) : وعليك السلام • من أنت ٢

قلت : رجل من بني غفار • فعرض علي الاسلام فأسلمت ، وشهدت أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله •

فقال لي رسول الله (ص) : ارجع الى قومك ، فأخبرهم ، واكتم أمرك عن أهل مكة فاني أخشاهم عليك . فتات : مالذه شهر مده ، لكم متن ما به ظهرانه .

فقلت : والذي تفسي بيده ، لأصوِّتن بها بين ظهرانيهم •

ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_ ۳٥

فخرج حتى أتى المسجد ، فنادى بأعلى صوته : أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله .

فثار اليه القوم وضربوه حتى أضجعوه •

فأتى العباس ، فأكب عليه وقال : ويلكم ألستم تعلمون أنه من بني غفار ، وأن طريق تجارتكم الى الشام عليهم ، وأنقذه منهم •

ثم عاد من الغد الى مثلها ، وثاروا اليه فضربوه ، فأكب عليه العباس ، فأنقذه • ثم لحق بقومه • <sup>١</sup>

ومن طريف ما يروى عنه :

أنه رأى إمرأة تطوف بالبيت ، وتدعو بأحسن دعاء في الأرض ، وتقول : اعطني كذا وكذا •• ثم قالت في آخر ذلك : يا إساف ، ويا نائلة •!! ( وهما صنمان لقريش ، زعم أنهما كانا من أهل اليمن ، أحب أحدهما الآخر ، فقدما حاجين ، فدخلا الكعبة ، فوجداها خلوا من كل أحد ، ففجرا بها ، فمسخا حجرين ، فأصبح الحجاج ، فوجدوهما حجرين ، فوضعوهما الى جانب ليتعظ بهما الناس كي لا يتكرر هذا العمل ، ثم توالت الأيام ، فعبدتهما قريش كبقية الأصنام ) •

فالتفت أبو ذر الى تلك المرأة ، قائلا : أنكحي أحدهما صاحبه !.

فتعلقت به ، وقالت : أنت صابىء ، فجاء فتية مــن قريش فضربوه ، وجاء ناس من بني بكر ، فنصروه •

(1) اعيان الشيعة ج ٣١٦/١٦ – ٣١٧ نقلا عن : الاستيعاب / باب الكنى .
 وفي الاصابة } / ص ٦٢ – ٦٣ وفي صحيح مسلم قريبا من ذلك .

٢٦ .....٢٦

فجاء الى النبي ، فقال : يا رسول الله ، أما قريش ، فلا أدعهم حتى أثار منهم ••• ضربوني !!

فخرج حتى أقام بعسفان ا وكلما أقبلت عير لقريش يحملون الطعام ، ينفتر بهم على ثنية غزال فتلقي أحمالها ، فيجمعوا الحنط ، (فيقول أبو ذر لهم ) : لا يمس أحد حبة حتى تقولوا ، لا إله إلا الله • فيقولون ، لا إله إلا الله ، ويأخذون الغرائر ! <sup>٢</sup>

رحين رجع أبو ذر الىقومه، نفذ وصية رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فدعاهم الى الله عز وجل ونبذ عبدادة الأوثان والايمان برسالة محمد (ص) ، فكان أول من أسلم منهم أخوه أنيس ، نسم اسلمت أمهما ، ثم أسلم بعد ذلك نصف قبيلة غفار ، وقال نصفهم الباقي : اذا قدم رسول الله المدينة ، أسلمنا •

جا في صحيح مسلم : عن أبي ذر قوله :

فأتيت أنيساً ، فقال : ما صنعت ٢ قلت : صنعت ، أني قد أسلمت وصدَّقت ، قال : ما بي رغبة عن دينك ٠!

فأتينا أمتينا • فقالت : ما بي رغبة عن دينكما ! فانسي قسد أسلمت وصدقت •

فاحتملنا ٣ حتى أتينا قومنا غفارا • فأسلم نصفهم •

- عسفان : موضع على بعد ستة وثلاثين ميلا ، (بين مكة والمدينة ) المعجم .
- (٢) أعيان الشيعة ١٦ / ٣٢٠ -- ٣٢١ . الكلمات التي بين قوسين خارجة عن الاصل .
  - (٣) يعنى حملنا انفسنا ومتاعنا .

ابو ذر الغغاري.....

وقال نصفهم : اذا قدم رسول الله المدينة ، أسلمنا • فقدم رسول الله المدينة ، فأسلم نصفهم الباقي • وجاءت أسلم <sup>(</sup> فقالوا : يا رسول الله ! اخوتنا ، نسلم على الذي أسلموا عليه • فأسلموا •

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « غفار غنفر الله لها • وأسلم سالمها الله • » ٢

ومجمل القول : فان أبا ذر (ص) كان من المبادرين الأول لاعتناق الاسلام حتى قيل انه رابع من أسلم ، وقيل خامسهم .

قال في الاستيعاب : كان إسلام أبي ذر قديماً • يقال بعد ثلاثة ، ويقال : بعد أربعة ، وقد روي عنه أنه قال : أنا ربع الاسلام • وقيل : كان خامساً ٣٠

وقال الواقدي : واسلم أبو ذر ، قالوا رابعاً ، أو خامساً ٤٠٠

(۱) اسم قبيلة .

- (٢) صحيح مسلم ؟ / ك الفضائل ص ١٩٢٢ .
- (٣) الاستيعاب / حاشية على كتاب الاصابة / م ١ ص ٢١٣ .
  - (٤) الكامل ٢ / ٦٠.

٢٨ ......

### معَ الرَّسُول ( ص )

لم يأمر النبي ( صلى الله عليه وآلمه وسلم ) أبا ذر ( رض ) باللحاق بقومه ، ودعوتهم الى الاسلام ، إلا لأنه توسم فيه صفات الكمال ، لما يتمتع به من روح عالية ، وثبات لا يتزعزع ، وتفان في العقيدة ، فوجده أهلا لأن يقوم بدور من هذا النوع ، والاسلام يمر بأدق المراحل وأخطرها .

نحن نعلم أ نالنبي صلوات الله عليه كان في بدء رسالته المباركة يحتاج الى مزيد من المؤيدين والأعوان في داخل مكة ، وفي خارجها ، في داخل مكة ، لتقوية الصف فيها ، وليمنع نفسه من قريش ! وفي خارج مكة ، لنشر مبادىء هذا الدين الجديد الحنيف ، واستقطاب أكبر عدد ممكن من الأفراد المسلمين كي ينهض بهذا الأمر جهرة وعلى الصعيد العام ، وتكون لديه القوة الكافية لصد أعدائه الذين يتربصون به الغيلة ويخططون للقضاء عليه وعلى الرسالة في مهدها ،

القد آثر النبي (ص) إيقاد أبي ذر الى قومه بني غفار ، على بقائه معه ، لثقته العالية بأنه سينجح في نشر الاسلام بينهم •

وهذا ما حصل ، فقد نجح أبو ذر في ذلك ، فقد أسلم نصف قومه على يده ، وأسلم النصف الباقي عنــد مجيء النبي (ص) الــى المدينة كما اسلفنا . ابو ذر الففاري ......

وبقي أبو ذر بينهم فترة طويلة • لم يحضر في خلالها غزاة بدر ولا أحد ، ولا الخندق (كما تقول الروايات) ، بقي بينهم فــي خندق الجهاد الآخر ، حيث كان يفقههم في دينهم ، ويعلمهم أحكام الاسلام ، وهذا جهاد يحتاج الى عزيمة وحكمة ودراية ونفس طويل •

وليس من الوارد في ذهن من يعرف أبا ذر ، أن يعتقد بتخلفه عن هذه الغزوات الثلاث بمحض ارادته واختياره ، بل من المؤكد أن تخلفه عنها ، وبقاؤه في قومه إنما كان بايعاز من الرسول الكريم (ص) • والجهاد بالسيف مقرون مع الجهادفي اللسان ، بتعليم الناس أحكام دينهم ، وتفقيههم بها بعد تعلمها من رسول الله (ص) ، فكل منهما يوازي الآخر في جميل الأثر عند الله سبحانه .

قال تعالى : « وما كـــان َ المؤمنون َ لـينفروا كافئة فكولا نتفر من كل فرقة مينهثم طكائيفة ليكتفقتموا في الدِّين وليتُنذ رُوا قنومتهثم أذا رَجِعَنُوا اليَهم لَعكلتَهُمُ يَحَذَرُونَ » ٩ ــ ١٢٢ •

وهكـذا قضى أبـو ذر ، فــترة بـين بني قــومــه ، ثم عــاد ليصحب النبي ( ص ) ويأخذ عنه العلم والمعارف والحكمة .

وقد حظي من رسول الله (ص) بالاهتمام الكبير ، والعناية الخاصة • فقد كان رسول الله (ص) يبتدئه بالسؤال والكلام اذا حضر ، ويسأل عنه اذا غاب •

فعن ابي الدرداء قال : « كان النبي صلى الله عليه وآله يبتدىء أبا ذر اذا حضر ، ويتفقده اذا غاب ٠ » ١

ويظهر من بعض الأخبار انه (ص) كان يمازحه ، كما كان هو يمازح (1) الاصابة ٢٣/٤ والاستيعاب ص ٦٤ . ٤٠ ......

النبي صلوات الله عليه وهذا إن دل على شيء ، فانما يـــدل علـــى مكانته الخاصة لدى النبى (ص) •

فقد روي انه قدم الى المدينة ، فلما رآه النبي قال له : « أنت أبو نملة ا فقال : أنا أبو ذر • قال (ص) : نعم ، أبو ذر • <sup>١</sup> وعن الصادق عليه السلام ، قال : طلب أبو ذر رسول الله صلى الله عليه وآله ، فقيل إنه فسي حائط ( بستان ) كذا وكذا •

فتوجه في طلبه ، فوجده نائماً ، فأعظمه أن ينبهه • فأراد أن يستبرى، نومه مــن يقظته ، فتناول عسيباً يابساً ، فكسره ليسمعه صوته • فسمعه رسول الله (ص) فرفع رأسه فقال :

يا أبا ذر ، تخدعني • أما علمت أني أرى أعمالكم فسي منامي ، كما أراكم في يقظتي ! إن عيني ٌ تنامان ، ولا ينام قلبي !! ٢

وكان رضي الله عنه في صحبته للنبي (ص) حريصاً علـــى اقتباس العلوم ، فكان يغتنم الفرصة في ذلك ، ويحدثنا هو عن نفسه ، فيقول :

لقد سألت النبي (ص) عن كل شيء ، حتى سألته عن مس الحصى ( في الصلاة ) ، فقال : مستَّه مرة ، أو دع ٣٠

وقال : لقد تركنا رسول الله صلى الله عليه وآله وما يحرك طائر جناحيه في السماء ، إلا ذكتر نا منه علما . <sup>٤</sup> (١) الاصابة ٢٣/٤ والاستيعاب ص ٢٤ . (٢) معجم رجال الحديث ٢١٢/٤ . (٣) الغدير ٢١٢/٨ عن مسند احمد . (٤) الاستيعاب ٢٤/٤ . ابو ذر الغفاري.....

وقال : دخلت ذات يوم في صدر نهاره علمى رسول الله (ص) فسي مسجده ، فلم أر في المسجد أحداً من الناس إلا رسول الله صلى الله عليه وآله ، وعلي عليه السلام جالس الى جانبه ، فاغتنمت خلوة المسجد ، فقلت : يا رسول الله ، بأبي أنت وأمي ، أوصني بوصية ينفعني الله بها .

فقال صلى الله عليه وآله : نعم ، واكرم بك يا أبا ذر ، إنك منا أهل البيت •• • وقد ذكرتُ وصيته بكاملها في آخر الكتاب ، وهي من عظيم كلامه (ص)، وتصلح أن تكون بذاتها موضوعاً مستقلا يدرس •

وفي ميدان معارفه وعلومه التي اكتسبها من النبي (ص) نذكر مـــا قاله أمير المؤمنين علي (ع) حين سئل عن أبي ذر • فروي أنه قال في ذلك :

وعى أبو ذر علما عجز الناس عنه ، ثم أوكا عليه ، فلـــم يخرج شيئاً منه ٢٠ وانما أوكا أبو ذر على ذلك العلم ، ومنعه عن الناس ، لأنه لا تحتمله عقولهم ٠

وفي رواية أخرى عن علي عليه السلام ، فيه :

« وعى علما عُجز فيه ، وكان شحيحاً حريصاً على دينه ، حريصا على العلم ، وكان يكثر السؤال ، فيتُعطى ويتمنع ، أما ان قد ملىء في وعائه حتى امتلا • » ٣

وجاء عن كتاب حلية الأولياء : في هذا الصدد : كان أبو ذر رضي الله تعالى عنــه ، للرسول ( صلى الله عليه وآله )

(۱) تنييه الخواطر ٢/٣٠٠
 (۲) الاستيعاب / حاشية على الاصابة ٢/٤
 (۳) الغدير ٢١١/٨

٤٢ ......٤٢

ملازما وجليسا ، وعلى مسائلته والاقتباس منه حريصا ، وللقيام على ما استفدد منده أنيسا ، سأله عن الأصول والفروع ، وسأله عدن الايمان والاحسان ، وسأله عن رؤية ربه تعالى ، وسأله عن أحب الكلام الى الله تعالى ، وسأله عن ليلة القدر أترفع مع الأنبياء ، أم تبقى ؟ وسأله عدن كل شيء حتى مس الحصى في الصلاة ١٠ الخ ٠

وقد منحه النبي صلى الله عليه وآله أوسمة عالية أهمها :

قوله (ص) : ما أظلت الخضراء ، ولا أقلت الغبراء من ذي لهجة أصدق من أبي ذر • ومن سرّه أن ينظر الى تواضع عيسى بن مريم ، فلينظر السى أبي ذر • (٢) •

وقد سئل الإمام الصادق عليه السلام عــن صحة هــذا الحديث ، فصدَّقه .

ففي معاني الأخبار بسنده ، عن رجل • قال :

قلت لأبي عبدالله عليه السلام : أليس قال رسول الله صلى الله عليه وآله فسي أبي ذر ــ رحمة الله عليــه ــ ما أظلئت الخضراء ، ولا أقلئت الغبراء على ذي لهجة ، أصدق من أبي ذر ٢

- قال : بلى قال : قلت : فأين رسول الله ، وأمير المؤمنين ؟ وأين الحسن والحسين؟ قال ، فقال لي : كم السنة شهرا ؟
  - (۱) نفس المصدر ۳۱۲ .
     (۲) الاستيعاب / الاصابة ۱ / ۲۱۲ .

## في غزوة تبوك

في غزوة تبوك ، وقف بأبي ذر جمله ، فتخلف عليه ، فقيل : يا رسول الله : تخلف أبو ذر •

فقال (ص) : ذروه ، فان يك فيه خير ، فسيلحقه الله بكــم ، فكــان يقولها لكل من تخلف عنه •

فوقف أبو ذر على جمله ، قلما أبطأ عليه ، أخذ رحله عنه ، وحمله على ظهره ، وتبع النبي (ص) ماشياً •

فنظر الناس ، فقالوا : يا رسول الله ، هذا رجل على الطريق وحدم . فقال رسول الله (ص) : كن أيا ذر ! فلما تأمله الناس ، قالوا : هو أبو ذر !

فقال رسول الله ( صلى.الله عليه وآله ) : يمشي وحــده ، ويموت وحده ، ويبعث وحده ويشهده عصابة من المؤمنين .

(1) معاني الاخبار ص ١٧٩ .
 (٢) الكامل ٢/ ٢٨٠ والاصابة ج ١٤/٤ بلفظ قريب .

التشيُّع ... مَا هُوَ ؟

لكي تتثبت من الحقائق ، ونرفض كــل مــا يشيعه المغرضون حول عقيدة الشيعة ، ونشوئها في الاسلام ، يلزمنا ــ في هذا الحال ــ الرجوع الى عهود بعيدة ، مضت عليها قرون متعاقبة .

ولكن ، حينما يتحد المضمون ، تتلاشى عنده كــل المواقيت ، وكل مؤشرات القرب والبعد ، فهــو لا يتغير ، ولا يتبدل ، ولا يخضــع لأي ضوابط ، زمانية كانت أو غيرها .

المضمون بالنسبة لنا واحد ، ألا وهو « الاسلام » فهــو فــي كياننا اليوم ، كما كان بالأمس ، وكما كان قبل قرون ، وكما يكون غدا ، لا يتغير ولا يتبدل .

والتشيع بالنسبة لنا ، هو من صميم ذلك المضمون • ليس طارًا ، وليس جديداً على الأسلام ، بل هو أصل من أصوله ، دعا اليه رسول الله (ص) ، كما دعا الى بقية أركان الدين •

فليس التشبيع ، سوى حب أهسل البيت عليهــم السلام ، ومودتهم ،

ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_ ه

والتمسك بهم • وموالاة علي عليه السلام بعد رسول الله (ص) وأخذ معالم الدين من معدنه •

قال تعالى : « قل° لا أساكم عليه ِ أجرا إلاَّ المكودَّة في القُربي » « ٢٢ – ٢٣ »

هذا هو التشيع ببساطة • قـــال الأزهري : الشيعة ، هـــم الذين يهوون عترة النبـــي (ص) ، ويوالونهم <sup>(</sup> •

وقد نشأ التشيع لعلي (عليه السلام) في عهد رسول الله (ص) الذي أوصى المسلمين في مواطن كثيرة ، بالتمسك بأهل البيت (عليه السلام) كما دعاهم الى ولاء علي (ع) ونصَّ على ذلك في حجة الوداع الاخيرة • حيث جاء في خطبته (ص) :

> معاشر المسلمين ، ألست أولى بكم من أنفسكم **؟** قالوا : اللهم بلى •

قال : من كنت مولاه ، فهذا علي مولاه ، اللهم وال ِ من والاه ، وعاد ِ من عاداه وانصر من نصره ، واخذل من خذله » .

وقد روي هذا الحديث بطرق مختلفة ، وألفاظ متغايرة ، بمضمون واحد .

 ٤٦ أربعة وثمانون تابعياً ، ورواه من العلماء ، ثلاثمائة وستون عالماً <sup>١</sup> عدا مـــن ألتف فيه ٠

وهذا الحديث هو المسمى بحديث الغدير ، نسبة لغدير خُمَّمَّ ، وقد تمسك به الشيعة الإمامية كدليل هام في إثبات الخلافة لعلسي عليه السلام بعد رسول الله (ص) ، بالاضافة الى الأدلة الاخرى الكثيرة ، التي سنذكرها فيما بعد .

وعرف من الشيعة في عهد رسول الله (ص) جماعة ، منهـــم أبو ذر رضي الله عنه ••

قال أبو حاتم سهل بن محمد السجستاني : « إن لفظ الشيعة على عهد رسول الله (ص) كان لقب أربعة من الصحابة ، سلمان الفارسي ، وأبي ذر الغفاري ، والمقداد بن الأسود الكندي وعمار بن ياسر ٢ المي آخره .

من جهة أخرى ، فقد ورد لفظ الشيعة ( شيعة علي (ع) ) على لسان النبي (ص) في عدة مناسبات • وما علينا الآن إلا أن نعرض بعض الاحاديث النبوية الشريفة المتضمنة لذلك •

١ - عن جابر بن عبدالله الأنصاري ، قال : «كنا عند النبي (ص)
 فأقبل علي بن أبي طالب ، فقال رسول الله (ص) : قد أتاكم أخي !

قال جابر : ثم التفت رسول الله (ص) الى الكعبة ، فضربها بيده ، ثم قال : والذي نفسي بيده ، إن هذا وشيعته هم الفائزون يوم القيامة •• ثم

- (۱) راجع کتاب الفديرج ۱ من ص ۸ الي ص ۱۵۱ .
  - (٢) الشيعة وفنون الاسلام ص ٣١ .

ابو ذر الففاري \_\_\_\_\_ ابو ذر الففاري \_\_\_\_\_

قال : إنه أولكم إيماناً معي ، وأوفاكم بعهد الله تعالى ، وأقومكم بأمر الله ، وأعدلكم في الرعية ، وأقسمكم بالسوية ، واعظمكم عند الله مزِّية •

قال : ونزلت فيه « إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم خير البريَّة » •

قال : وكان أصحاب محمد (ص) اذا أقبل عليهم علي عليه السلام ، قالوا : قد جاء خير البرية » ١ •

٢ – أخرج الحافظ جمال الدين الذرندي ، عن ابن عباس رضي الله
 عنهما • « ان هذه الآية لما نزلت ، قال (ص) لعلي : هم أنت وشيعتك ، تأتي
 أنت وشيعتك يوم القيامة راضين مرضيين • • ٢ النخ •

٣ ــ أخرج أحمد في المناقب أنه (ص) قال لعلي (ع) : أما ترضى أنك
 معي في الجنة والحسن والحسين ، وذريتنا خلف ظهورنا ، وأزواجنا خلف
 ذريتنا ، وشيعتنا عن إيماننا وشمائلنا • »

٤ – واخرج الديلمي : يا علي : ان الله عــز وجــل قــد غفر لك ،
 ولذريتك ، ولولدك ، ولأهلك ولشيعتك ، ولمحبي شيعتك •

۲ – وأخرج ابن مردويه ، عن علي عليه السلام قال : قال لي رسول

- (1) قرائد السمطين 1 / ١٥٦ .
- (٢) العمواعق المجرقة / ١٥٩ .
- (٣) حق اليقين ١ / ١٧١ و ٢٠٥ .

الله (ص) ألم تسمع قول الله : « إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم خير البرية » هم انت وشيعتك وموعدي وموعدكم الحوض ، اذا جاءت الامم للحساب ، تدعون غرُ آ محجلين .

٧ - وفي النهاية ( لإبن الاثير - مادة قمح ) : وفي حديث علي (ع)
 قال له النبي (ص) : ستقدم على الله أنت وشيعتك راضين مرضيين ، ويقدم
 عليه عدوك غضاباً مقمحين • ثم جمع يده الى عنقه يريهم كيف الإقماح •

٨ – عن ربيع الأبرار ، يروى عن رسول الله (ص) أنه قال : يا علي ، اذا كان يوم القيامة ، أخذت بحجزة ، الله تعالى ، وأخذت أنت بحجزتي وأخذ ولدك بحجزتك ، وأخذ شيعة ولدك بحجزهم • فتثرى أين يؤمر بنا ١٢

وأما الأحاديث الأخرى التي تدعو المسلمين الى التمسك بعلي (عليه السلام) وأهل البيت الطاهر فان استقصاءها وذكرها يحتاج الى وضع مجلد ضخم • لكننا نذكر بعضاً منها هنا ، لأجل التبرك بها من جهة ، ولاطلاع القارىء الكريم على مدى ما تحمل من أهمية ، من جهة أخرى •

١ – روى الجويني بسنده عن ابن عباس (رض) قال : قـال رسول
 ١لله (ص) :

من سره أن يحيا حياتي ، ويموت مماتي ، ويسكن جنة عدن عرسها ربي ، فليوال علياً من بعدي ، وليقتبد بالأئمة من بعدي ، فانهــم عترتي ، خلقوا من طينتي ، ورزقوا فهماً وعلماً ، ويل للمكذبين بفضلهم من أمتي ،

\* قوله (ص) : اخذت بحجزة الله تعالى : كناية عن التعلق والامتناع به .
 (۱) أصل الشيعة وأصولها ١١٠ / ١١١ .

القاطعين فيهم صلتي ، لا أنالهم الله شفاعتي ١ . ٢ ــ وعن أنس بن مالك قال :

قال رسول الله صلى الله عليه وآله : يـا أنس ، أسكب لي وضوءا (قال : ) ثم قام فصلى ركعتين ثم قال : يا أنس ، أول من يدخل عليك من هذا الباب ، أمير المؤمنين ( وسيد المسلمين ) وقائد الغر المحجلين ، وخـاتم الوصيين •

قال أنس : قلت : اللهم اجعله رجلا من الانصار \_ وكتمته \_ اذ جاء علي صلوات الله عليه ، فقال : من هذا يا أنس ؟ فقلت : علي • فقام (ص) مستبشراً ، فاعتنقه ثم جعل يمست عرق وجهه بوجهه ، ويمست عرق وجه علي بوجهه •

فقال علي عليه السلام : يا رسول الله ، لقد رأيتك صنعت شيئا ، ما صنعت بي من قبل ؟

قال (ص): وما يمنعني ، وأنت تؤدي عني ، وتسمعهم صوتي ، وتبين لهم ما اختلفوا فيه بعدي .

٣ ـــ وعن ابي ذر الغفاري ـــ رضي الله عنه ـــ قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

أنا خاتم الأنبياء ، وأنت يا علي خاتم الأوصياء الى يوم الدين •
 (1) فرائد السمطين / للجويني بسنده / ٥٣ .

ولفظ أبي ذر : أنا خاتم النبيين ، كذلك علي خاتم الأوصياء الى يوم الدين •

٤ - وعن جابر بن عبدالله ( الأنصاري ) قال:

قال رسول الله صلى الله عليه وآله لعلي عليه السلام : أنت مني بمنزلة هارون من من موسى ، إلا أنه لا نبي بعدي . ( هذا الحديث رواه الجويني بعدة طرق ، وهو حديث مشهور وهو المسمى بحديث ( المنزلة ) . ورواه مسلم في صحيحه عن سعد بن ابي وقاص عن أبيه » راجع فضائل الصحابة/ ٤ - ١٨٧٠ ) .

٥ -- وجاء في حديث طويل ، عن أبي أيوب الأنصاري :
 يا عمار ، إن علياً لا يردك عن هدى ، ولا يدلك على ردى .
 يا عمار ، طاعة علي طاعتي ، وطاعتي طاعة االمه عز وجل .!

٦ – وعن ابن مسعود ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :
 علي بن أبي طالب حلقة معلقة بباب الجنة ، من تعلق بها دخل الجنة .

٧ ـــ وعن انس بن مالك ، قال :

إن سائلا أتى المسجد وهو يقول : من يقرض الملي "الوفي ؟ وعلي ـ عليه السلام ـ راكع يقول ا بيده خلفه للسائل خذه ، أي اخلم الخاتم من يدي • قال : فقال رسول الله صلى الله عليه وآله : يما عمر ، وجبت • قال : بأبي انت وأمي يا رسول الله ، ما وجبت ؟ قال وجبت اله الجنة • والله ما خلعه من يده ، حتى خلعه من كل ذنب وخطيئة ٢ •

- (۱) يقول : يشير .
- (٢) فرائد السمطين ١ / ١٤٥ و ١٤٧ و ١٢٣ و ١٧٨ و ١٨٠ و ١٨٨ .

۸ ـــ وعن ابن عباس رضي الله عنه ، قال :

أقبل عبدالله بن سلام ، ومعه نفر من قومه ، ممن قد آمنوا بالنبي صلى الله عليه وسلم فقالوا : يا رسول الله ، إن منازلنا بعيدة ، وليس لنا مجلس ، ولا متحدث دون هذا المجلس ، وان قومنا لما رأونا آمنا بالله ورسوله ، وصدقناه ، رفضونا ، وآلوا على أنفسهم أن لا يجالسونا ، ولا يناكحونا (أي لا يتزوجون منا ولا تتزوج منهم ) ولا يكلمونا ، فشسق ذلك علينا .

فقال لهم النبي صلى الله عليه وسلم : « إنما ولي كُم الله ورسوله و والذين آمنوا الذين يثقيمون الصلاة، ويؤتثون الزكاة وهم واكعون» ( ٥٥ – المائدة )

ثم إن النبي صلى الله عليه وسلم خرج الى المسجد ، والناس بين قائم وراكع ، فربصر بسائل . فقال له النبي صلى الله عليه وسلم : هل أعطاك أحد شيئاً ؟ قال : نعم ، خاتم من ذهب ، فقال النبي (ص) : من أعطاكه ؟ قال : ذلك القائم \_ وأوماً بيده الى علي بن أبي طالب \_ . فقال النبي (ص) : على أي حال أعطاك ؟ قال : اعطاني وهو راكع ا. فكبر النبي صلى الله عليه وسلم ، ثمم قرراً : « ومن يتولكى الله َ خاتم من فضة / راجع التعليقة . ٩٢ .....

ورَسُولَهُ والذين آمنوا فانَ حَزِبَ الله ِ هُمُ الْعُالِبِثُونَ » ( ٥٥ ــ المائدة ) • .

فأنشبأ حسان بن ثابت يقول :

أباحسن تفديك نفسي ومهجتي وكل بطيىء في الهوى ومسارع أيذهب مدحي والمحبين ضائعاً وما المدح في جنب الإله بضائع فأنت الذي اعطيت اذكنت راكعاً فدتك نفوس القوم يا خير راكع فانزل فيك الله خير ولايـة وبينها في محكمات الشرائع ا

وقصة التصدّق بالخاتم ــ هذه ــ من أشهر المشهورات ، وقد رواها الجويني بعدة طــرق ، وبأسانيد مختلفة ، كما رواها غيــره مــن أرباب الحديث •

ونكتفي هنا بهذا العرض لبعض الروايات في هذا المضمون ، والتي هي نزر قليل من الكثير الكثير، اذ لو أردنا استقصاء وذكر الأحاديث المروية عن النبي صلى الله عليه وآله في فضل أمير المؤمنين علي عليه السلام ، والمشتملة على النص بالولاية منه (ص) له (ع) من بعده ، وعلى إلزام المسلمين بالأخذ عن أهل البيت (ع) معالم دينهم لألزمنا ذلك بافراد كتاب مستقل ، ولأخرجنا عن الموضوع ٠

ومجمل القول :

فان الشبيعة يعتقدون بأن الإمامة ، لا تكون إلا بالنص من الله تعالى ،

(1) فرائد السمطين 1/ ١٨٩ / ١٩٠ . راجع مجمع البيان وشواهد التنزيل،
 وذخائر العقبى . فانه أشار فيه الى هذه الآية وثماني آيات نزلت في
 علي . راجع ص ٨٨ – ٨٩ – ومن أحب الاستزادة في فضائل الامام ،
 فليراجع صحيح مسلم م ٤ ص ١٨٧ وفضائل الخمسة من الصحاح
 الستة ، وغيرها .

ابو ذر الغفاري على لسان النبي ، أو على لسان الإمام الذي قبله ، وأن الإمام لا بد وأن يكون معصوماً من جميع الرذائل ، ومن السهو والخطأ والنسيان ، كما لا

بد وأن يكون أفضل الناس بعد النبي (ص) •

ولا يهمنا من بحث الإمامة هنا « اثبات انهم هم الخلفاء الشرعيون ، وأهل السلطة الإلهية ، فان ذلك أمر مضى في ذمة التأريخ ، وليس في اثباته ما يعيد دورة الزمن من جديد أو يعيد الحقوق المسلوبة الى أهلها ، وانما يهمنا منه ، ما ذكرنا من لزوم الرجوع اليهم في الأخذ بأحكام الله الشرعية ، وتحصيل ما جاء به الرسول الأكرم على الوجه الصحيح الذي جاء به ، وان في أخذ الأحكام من الرواة والمجتهدين الذين لا يستقون من نمير مائهم ، ولا يستضيئون بنورهم ، ابتعاداً عن محجة الصواب في الدين + » <sup>١</sup>

(1) عقائد الشبيعة الامامية / ٠ ٩

## أبوذر والتشتيع

من هذا المنطلق الواضح ، يمكننا القول بأن التشيع ليس مذهبا طارئا على الاسلام ، أو فكرة دخيلة عليه ، بل هو من صميم الاسلام ، وأصل من أصوله • نشأ في عهد النبي الأعظم ، وبايعاز منه صلوات الله عليه • فهو الذي بذر هذه البذرة المباركة وتعاهدها بنفسه •

والمهم لدينا الآن ، هو الوصول الى ما نريده من هذه الحقيقة ، الهامة، وهو التحدث عن تشيع أبيي ذر الصحابي العظيم (رض) • وغيره مين الصحابة •• وما علينا في هذا الحال إلا أن نسرد بعض النصوص التأريخية المتضمنة لذلك •

قال أبو حاتم سهل بن محمد السجستاني :

إن لفظ الشيعة على عهـد رسول اللــه (ص) كــان لقب أربعة من الصحابة •• سلمان الفارسي ، وابي ذر الغفاري ، والمقداد بــن الاســود الكندي ، وعمار بن ياسر ١ ••

وقال الشبيخ المفيد رحمه الله ، في بيان إمامة أمير المؤمنين علي (ع) • فاختلفت الأمة في إمامته يوم وفاة النبي صلى الله عليه وآله وسلم ،

(۱) الشبيعة وفنون الاسلام / ۳۱ .

فقالت شيعته ، وهم : بنو هاشم كافة ، وسلمان، وعمار، وأبو ذر · • • الخ• وقال اليعقوبي ، حول الموضوع ذاته :

وتخلف عن بيعة أبي بكر قوم من المهاجرين والأنصار ، ومالوا مع علي بن أبي طالب • منهم : العباس بــن عبد المطلب ، الى ان قـــال : وأبو ذر الغفاري ، وعمار بن ياسر ٢ • • الخ ما ذكره •

وقال الكشي عنه : وهو الهاتف بفضائل أمير المؤمنين عليه السلام ، ووصي رسول الله واستخلافه إياه ٣ • •

> وجاء في سيرة الأئمة الإثني عشر ، حول الموضوع ذاته : .

«واحتج عليهم سلمان الفارسي ، وأبو ذر ، وعمار ، والمقداد، وغيرهم من وجوه الصحابة <sup>٤</sup> ٠٠

وجاء في كتاب أصل الشيعة وأصولها ، في ذكر طبقات الشيعة :

الطبقة الأولى : وهم أعيان الصحابة ، وابرارهم ، كسلمان المحمدي ـ أو الفارسي ـ وأبي ذر ، والمقداد وعمار ، وخزيمة ذي الشهادتين ، وابن التيهان ، وحذيفة بن اليمان ، والزبير ، والفضل بن العباس ، وأخيه الحبر عبدالله ، وهاشم بن عتبة المرقال ، وابي ايوب الأنصاري ، وأبان وأخيه خالد ـ ابني سعيد العاص ، الأمويين ـ وأبي بن كعب سيد القراء • وانس بن الحرث بن نبيه ، الذي سمع النبي (ص) يقول : ان ابني الحسين ( عليه

- (۱) الارشاد / ۱۰ .
- (٢) تاريخ اليعقوبي ٢ / ١٢٤ •
- ۳) معجم رجال الحديث ۲/۸/۶
  - (٤) سيرة الأئمة ١/٩٥٥ .

٥٦ ابو ذر الغفاري

السلام ) يقتل في أرض يقال لها : كربلاء ، فمن شهد ذلك منكم ، فلينصره. فخرج أنس ، وقتل مع الحسين عليه السلام ( راجع الإصابة والاستيعاب ) .

ثم قال الشبيخ رحمه الله تعالى : ولو أردت أز أعد عليك الشبيعة من الصحابة ، واثبات تشبيعهم من كتب السنة ، لأحوجني ذلك الى إفراد كتاب ضخم ١٠

الى غير ذلك مــن النصوص والأخبار ، التي تصرح بتشيع أبي ذر ( رض ) وغيره من الصحابة العلــي (ع) وآل البيــت الطاهر تشيعاً ليس عاطفياً يقتصر على حبهم فحسب ، بل تشيعاً مبدئياً ، ينادي بأحقية علي عليه السلام في الخلافة بعد رسول الله (ص) بلا فصل • استنادا الى مــا سمعه هو ، وبقية الصحابة منه (ص) في ذلك ، كحديث الغدير المتقدم وأمثاله •

فقد كان أبو ذر رضي الله عنه ، ممن ثبت على هذا المبدأ ، فنافح عنه، ودافع على أكثر من جبهة ، وفي عدة مواطن ، ودعا المسلمين اليه بكل جرأة وصراحة ، حتى آخر لحظة من حياته • ففي مكة ، كان لسانه يلهيج بذلك ، وفي المدينة ، كما في الشام ، وحتى في منفاه الأخير في الربذة ، لم يتوان ، ولم يتلكا في تأدية الأمانة •

وفي مكة المكرمة ، وحــول البيت العتيق ، مهوى قلوب الملايين من المسلمين ومركز تجمعهم في كل عام ، كان أبو ذر يغتنم الفرصة ، فيدعو المسلمين ، ليحدثهم بما سمع عن رسول الله (ص) في حق أهل البيت بصورة عامة ، وعلي عليه السلام بصورة خاصة .

 بينما عبد الله بن عباس ، جالس على شفير زمزم ( يقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ) ، اذ أقبل رجل متعمم بعمامة • ) فجعل ابن عباس لا يقول ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إلا قال الرجل : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم •

فقال ابن عباس : سألتك بالله ، من أنت ؟

قال : فكشف العمامة عن وجهه ، وقال : يا أيها الناس من عرفني ، فقد عرفني ، ومن لم يعرفني ، فأنا جندب ابن جنادة البدري ، أبو ذر الغفاري، سمعت النبي صلى الله عليه وسلم بهاتين ، وإلا فصمَّتا ، ورأيته بهاتين ، وإلا فعميتا •

يقول : علي قائد البررة ، وقاتل الكفرة ، منصور من نصره ، مخذول من خذله •

أما اني صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يوماً من الأيام صلاة الظهر ، فسأل سائل في المسجد ، فلم يعطه أحد ، فرفع السائل يده الى السماء وقال : ( اللهم ) إشهد اني سألت في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يعطني أحد شيئا ، وعلي عليه السلام كان راكعا ، فأوماً بخنصره اليمنى ــ وكان يتختم فيها ــ فأقبل السائل حتى أخذ الحاتم من خنصره ، وذلك بعين رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلما فرغ النبي صلى الله عليه وسلم من صلاته ، رفع رأسه الى السماء ، وقال :

اللهم إن أخي موسى سألك فقال : « رَبِّ اشرح لي صدري ويستر لي أمري وأحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي واجعك لي وزيراً مسن أهلي هارون أخي أشد د به ازري وأشركه في أمري » فأنزلت عليه قرآناً ناطقاً

(۱) مقتبس من آیة ۲۵ - ۳۲ / طه .

٨٥ ......

« سَنَنَسَنَدُ عَضَدَكُ بِأَخِيسَكَ وَنَجعل لَكُمَا سُلطاناً فَـلا يُصَلُّونَ اليكما » ( اللهم ، وأنا محمد نبيك وصفيك، اللهم اشرح لي صدري ، ويسر لي أمري ، واجعل لي وزيراً من أهلي ، علياً أخي ، أشدد به ظهري •

قال أيسو ذر: فوالله ، ما استتم رسول الله صلى الله عليسه وسلم الكلمة ، حتى نزل عليه جبرتيل من عند الله ، فقال :

يا محمد إقرأ « إنها وليتُكثم الله ورسولته والذين آمنوا الذين يقيمون الصكلاة ويثوت الزكاة وهثم راكيعتون • » ٢

وروى الجويني أيضا بسنده الى الحافظ ابي بكر ، بسنده عن كديرة الهجري •

قال : إن أبا ذر أسند ظهره الى الكعبة ، فقال :

أيها الناس ، هلموا أحدثكم عن نبيكم صلى الله عليه وسلم • سمعت رسول الله (ص) يقول لعلي ثلاثاً • لئن يكون قال لي واحدة منهن ، أحب الي من الدنيا وما فيها •

سمعت رسول الله يقول لعلي (ع) : اللهم أعنه واستعن به ، اللهم انصره وانتصر به ، فانه عبدك وأخو رسولك ٣ .

وفي المستدرك ، عن حنش الكناني ، أنه قال :

سمعت أبا ذر يقول \_ وهو آخذ بباب الكعبة \_ : أيها الناس ، من

- (۱) من آية ۳۲ / القصص .
- \* وفي شواهد التنزيل : اشدد به ازري .
  - (۲) فرائد السمطين ۱۹۲/۱۹۱/۱
    - (٣) نفس المصدر ص ٦٨ .

ابو ذر الفغاري \_\_\_\_\_ ابو ذر الفغاري

عرفني ، فأنا من عرفتم ، ومن أنكرني ، فأنا أبو ذر ، سمعت رسول الله يقول :

ألا إن مثل أهل بيتي فيكم ، مثل سفينة نوح من قومه ، من ركبها نجا ، ومن تخلف عنها غرق ١ •

وفي المدينة ، عاصمة العالم الاسلامي ، ومقر الخلافة ، كان رضي الله عنه يقوم بنفس الدور ، على الرغم من المراقبة الشديدة المفروضة مسن قبل الأمويين ودعاتهم في ذلك الوقت •

قال اليعقوبي في تأريخه :

« وبلغ عثمان أن أباذر ، يقعد في مسجد رسول الله (ص) ويجتمع اليه الناس ، فيحدث بما فيه الطعن عليه ، وأنه وقف بباب المسجد ، فقال :

أيها الناس ، من عرفني ، فقد عرفني ، ومن لم يعرفني ، فأنا أبو ذر الغفاري ، جندب بن جنادة الربذي : إن الله إصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم ، وآل عمران على العالمين ، ذرية بعضها من بعض ، والله سميع عليم ، محمد الصفوة من نوح ، فالأول من إبراهيم ، والسلالة من إسماعيل، والعترة الهادية من محمد ، إنه شرف شريفهم واستحقوا الفضل في قوم ( قومهم ) هم فينا كالسماء المرفوعة ، وكالكعبة المستورة ، أو كالقبلة المنصوبة ، أو كالشمس الضاحية ، أو كالقمر الساري ، أو كالنجوم الهادية ( أو كالشجرة الزيتونة ) أضاء زيتها ، وبورك زبدها ، ومحمد وارث علم آدم ، وما فضل به النبيون ، وعلي بن أبي طالب وصي محمد ووارث علمه، أينها الأمة المتحيرة ، أما لو قدمتم من قدَّم الله ، وأخرتم من أخرً

۱۹۱ – ۱۹۰ /۳/ ۱۹۱ – ۱۹۱

٦٠ \_\_\_\_\_٢ الففاري \_\_\_\_\_٢٠

الله وأقررتم الولاية والوراثة في أهل بيت نبيكم ، لأكلتم من فوق رؤوسكم ، ومن تحت أقدامكم ، ولما عال ولي الله ، ولا طاش سهم من ورائض الله ، ولا اختلف إثنان في حكم الله ، إلا وجدتم علم ذلك عندهم، من كتاب الله وسنة نبيّه ، فأما اذا فعلتم ما فعلتم ، فذوقوا وبال أمركم ، وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون ٢٠٠

وفي الشام ، كان أبو ذر يسلك نفس المسلك مع من يجتمع اليه من الناس ويحدثهم بمثل ذلك •

قال اليعقوبي: وكان يجلس في المسجد ــ يعني في الشيام ــ فيقول كما كان يقول ( في المدينة ) ويجتمع اليه الناس ، حتى كثر مـــن يجتمع اليه ، ويسمع منه ( •

وحتى في **الربنة ، منفاه الموحش المقفر، لم تصرفه آلامه وهمومه، ولا** ما هو فيه من الاغتراب عن مواطن الايمان والجهاد ، والأصحاب الأخلاء . لم يصرفه ذلك ولم يشغله عن اكمال مسيرته التي بدأت خطاها فــي عهد النبي (ص) فظل متمسكا بمبدأه هــذا ، منادياً بــه حين تمكنه الفرصة من ذلك ، فرصة اللقاء بمن يستمع اليه ، ويأخذ منه .

في شرح النهج ، عن أبي رافع ، قال :

أتيت أبا ذر بالربذة ، أودعه • فلمــا أردت الانصراف ، قــال لــي ، ولاناس معي : ستكون فتنة ، فاتقوا الله ، وعليكم بالشبيخ : علي بن ابي طالب ، فاتبعوه •

 قناة ، لقد كان صلباً قوياً ، متفانياً في سبيل ذلك ، وكأنه في موقفه هذا ، يفسر لنا بيعته لرسول الله (ص) : أن لا تأخذه في الله لومة لائم ، وأن يقول الحق ولو كان مرا •! عن معاوية بن ثعلبة الليثي قال : مرض أبو ذر ، فأوصى الى علي ( عليه السلام ) •

فقال بعض من يعوده : لو أوصيت الى أمير المؤمنين عثمان ، كـــان أجمل لوصيتك من علي •

قال : والله لقد أوصيت الى أمير المؤمنين ، حق أمير المؤمنين ! والله انه للربيع الذي يسكن اليه ، ولو قد فارقكم • لقد انكرتم الناس وانكرتم الأرض •

قال : قلت : يا أبا ذر ، انا لنعلم أن أحبهم السي رسول الله صلى الله عليه وآله أحبهم اليك ! قال : أجل ! قلنا : فأيهم أحب اليك ؟ قال : هذا الشيخ المظلوم ، المضطهد حقه ! يعني علي بن أبي طالب <sup>(</sup> •

(۱) أعيان الشيعة ٣٣٢/١٦ .

إقامته في بلاد الشَّام

حين نفراً سيرة أبي ذر في الكتب التأريخية وغيرها ، نجد أنفسنا أمام صورة غير واضحة لهذا الصحابي العظيم ، فنجد شيئًا مسن الغموض يكاد يكتنف حياته • ولعل مرد" ذلك يعود الى نوع من التعتيم الاعلامي ، فرض على مسار هذه الشخصية •

فمثلا : نجد بعض المؤرخين ، كالطبري ، وابسن الأثير ، قسد أهملوا التفصيل في كيفية نفي أبي ذر الى المدينة ، فالربذة ، كما أهملوا ذكر النزاع الذي جرى بينه وبين عثمان .

ونجد البعض الآخر يحاول الدفاع عن عثمان ، فيذهب المى القول : بأن أبا ذر نزل الربذة بمحض اختياره .

والبعض الآخر ، يؤكد نفي أبي ذر الى الشام أو لا ، ثم الى المدينة ، ثم الى الربذة •

ونحن بدورنا ، نريد التثبت من الحقائق حول هذا الامر ، عن طريق الاستعانة ببعض الروايات ، والنصوص التأريخية ، والابتعاد عسَّا تمليه العاطفة والحساسيات الخاصة . والذي وجدته ـــ بعد التأمل والتدقيق ـــ أن أبا ذر كان قد أقام في الشيام مدة طويلة ، ربما نافت على العشرة سنوات • تسنى له مـــن خلالها نشر مذهبه في التشيع لعلي وأهل البيت عليهم السلام •

وعلي " الآن ، أن أعرض للقارىء كلمــات بعض المؤرخين والباحثين ، الذين ذهبوا الى القول : بأن أبا ذر أمخرج الى الشام منفيكاً ، ليتسنى لـــه المقارنة بينها وبين النصوص الاخرى التي تؤكد خلاف ذلك .

قال ابن ابي الحديد في شرح النهج :

« واعلم : أن الذي عليه اكثر أرباب السيرة ، وعلماء الاخبار والنقل ، أن عثمان نفى أبا ذر أوّلا الى الشام ، ثم استقدمه الى المدينة لمّاً شكا منه معاوية ، ثم نفاه من المدينة الى الربذة ، لما عمل بالمدينة نظير مـاكان يعمل بالشام • » (

وقال السيد المرتضي رحمه الله تعالى :

« بل المعروف والظاهر ، أنه نفاه أوَّلا الى الشام ، ثم استقدمه الــى المدينة لما شكا منه معاوية ، ثم نفاه من المدينة الى الربذة •• » ٢

وقال السيد الامين رحمه الله :

« وما كان أبو ذر ليترك المدينة، مهاجر رسول الله صلى الله عليه وآام ، ومسجده ، ومجاورة قبره ، اختيارا ، ويذهب الى الشام ، فيجاور بني ميئة ، وانما خرج الى الشام منفياً • » ٣

- (۱) شرح النهج ۸/۵۵۰ ۲۵۲ .
  - (٢) أعيان الشبيعة ١٦ / ٢٦٣ .
  - ۳٥٤/٣٥٣/ نفس المصدر/٣٥٣

ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_ ۲۰

الى غير ذلك من أقوال غيرهم ، التي تفيد الشهرة حول هـــذا الامر ، والشهرة في هذا المقام لا تغني من الحق شيئًا ، فرب مشهور لا أصل له ، سيما اذا قام الدليل على خلافه .

والآن نعـرض للقارىء بعض النصوص الاخرى ، نضعها بـين يديه للتأكد مما نرمي اليه ، من القول : بأن إقامة أبي ذر في الشام كانت طويلة جدا ، وكانت بادىء الامر بمحض اختياره ورغبته ، وكامل حريته ، إلا أن حريته في الذهاب الى المدينة المنورة ، ومجاورة قبـر الرسول (ص) متى شاء ، أصبحت مقيدة آخر الامر بسبب ما جرى بينه وبين عثمان .

قال في الاستيعاب :

« بعد ان أسلم أبو ذر ، رجع الى بلاد قومه ، فأقام بها حتى مضت بدر ، وأحد ، والخندق ، ثم قدم على النبي (ص) المدينة ، فصحبه الى ان مات صلى الله عليه وآله .

ثم خرج بعد وفاة أبي بكر الى الشام ، فلم بزل بها حتى ولي عثمان ، نسم استقدمه عثمــان لشكوى معاوية ، فنفــاه وأسكنه الربذة ، فمــات بها •• » <sup>(</sup>

وهنا، يحق لنا التساؤل :

ما هو المبرر لرفض هذه الرواية • ؟ مع أن هناك الشواهد الكثيرة على صحة مضمونها !؟

إن رفض هذه الرواية ، لا مبرر له ، فأي مانع من أن يكون أبو ذر، قد أقام في الشام بمحض اختياره ، إن لم نقل بأنه كان يتعرض لمضايقات معينة

(۱) الاستيعاب (حاشية على كتاب الاصابة ) م ۱ ص ۲۱۳ .

٦٦ ......

ـ نظرا لجرأته وصراحته ـ دفعت به الى الاقامة فيها أثناء خلافة عمر بــن
 الخطاب •

إن من يتتبع سيرة أبي ذر ، يجد أن هذه الشخصية الفريدة ، يكتنف مسارها الغموض والتعتيم من الفترة ما بين خلافة عمر الى خلافة عثمان ، فلا حديث ، ولا رواية ، ولا أي شيء يتعلق به في تلك الفترة ،! مع كونه مسن المبرزين الأول في الاسلام ، دينا ، وفضلا ، وعلما ، فهو لم يكن مسلما عاديا يقرن بعامة المسلمين ، بل كان من خيرة خيرتهم ، ممن نوعه رسول الله (ص) بفضلهم ، وممن حازوا قصب السبق في مجالي الدين والعلم ، ويكفي قول رسول الله صلى الله عليه وآله فيه : « ما تقل الغبراء ، ولا تظل الخضراء من ذي لهجة أصدق ولا أوفى من أبي ذر ، شبيه عيسى بن مريم • »

وحديث علي عليه السلام فيه : « وعاء مليء علما ، ثم أوكاً عليه • » <sup>٢</sup>

إن التعتيم الاعلامي على مسار أبي ذر (رض) في تلك الفترة ، ربما لم يكن مقصودا ، ولكنه يؤكد تأكيدا كاملا على أنه كان بعيدا عــن مركز الخلافة ، أعني : المدينة المنورة ــ عاصمة العالم الاسلامي ــ آنذاك •

كما أنه لم يكن في تلك الفترة في موطنه الاصلي ، أعني منازل قومه بني غفار ، لأن النصوص لا تشير الى ذلك البتة •

اذن : أين كان أبو ذر في تلك الفترة ٢٠

الشواهد التأريخية كلها ساكتة عن وجوده في أي بلد ، ما عدا الشام.

- ۱) المستدرك مع التلخيص م٣ / ٣٤٢
- (٢) الفدير ٣١١/٨ نقلا عن اسد الفابة ١٨٦/٥ وشرح الجامع الصغير ٥/
   (٢) وفي الاصابة / ٤ ص ٦٤ .
- الوكاء ما يشد به الكيس ، والمقصود هنا ربما يكون هو أن علم أبي ذر مما لا يطيقه الناس ولا تتحمله عقولهم فلذلك أخفاه عنهم .

نعم : كان أبو ذر رضي الله عنه في تلك الفترة ، قــد اتخذ الشام وجوارها مقرا له ، وقد كان يقوم بدوره الرسالي فيها على أكمل وجه . هذا ما يستفاد من بقية النصوص والروايات في هذا الصدد .

جاء في رواية البلاذري :

« وقال عثمان يوما : أيجوز للامام أن يأخــذ مـــن المال ۴ فاذا أيسر قضي ۴

فقال كعب الأحبار : لا بأس بذلك •

فقال أبو ذر : يابن اليهوديين ، أتعلمنا ديننا !

فقال عثمان : ما أكثر أذاك لي ، وأولعك بأصحابي ا؟ إلحق بمكتبك ! وكان مكتبه بالشام ، إلا أنه كان يقدم حاجا ، ويسأل عثمان الإذن له فسي مجاورة قبر رسول الله صلى الله عليه وآله ، فيأذن له في ذلك ٠٠ » ١

وكلمة « مكتب » هنا ، تعني : مركز تجمع كتائب الجيش الاسلامي ، والرواية صريحة في كون إقامته بالشام لم تكن قسرا •

ويؤيدها ، ما جاء في تأريخ ابن الأثير ، قال في حوادث سنة ٢٣ :

« وفيها غزا معاوية الصائفة ( الروم ) ومعه عبًّادة بن الصامت ، وأبو أيوب الأنصاري ، وأبو ذر ٠٠ »

وقال في حوادث سنة ٢٨ :

« كان فتح قبرس على يد معاوية •• الى أن قال : ولما غزا معاوية هذه السنة ، غزا معه جماعة من الصحابة ، فيهم أبو ذر •• » ٢ الخ•

- (۱) الغدير ۲۹۳/۸ نقلا عن الانساب ٥٤/٤٢/٥ .
  - (٢) الكامل ٧٧/٣ و ٩٠ .

٦٨ ......

وجاء في كلام ابن بطال :

« وكان في جيشه ـ يعني معاوية ـ ميل إلى أبي ذر ، فأقدمه عثمان خشبة الفتنة + » (

وجاء في رواية الواقدي :

« إذ أبا الأسود الدؤلي قسال : كنت أحب لقساء أبي ذر ، لأسأله عن سبب خروجه الى الربذة ، فجئته ، فقلت له :

ألا تخبرني ، أخرجت من المدينة طائعا ؟ أم أخرجت كرها ؟

فقال : كنت في ثغر من ثغور المسلمين ، أغني عنهــم ، فأخرجت الى المدينــة ، فقلت دار هجرتي وأصحابي ، فأ<sup>م</sup>خرجت مــن المدينــة الى مــا ترى ! » <sup>٢</sup>

والثغر الذي عناه ، هو بلاد الشام بالطبع • ويلاحظ هنا ، أنه لم يقل أخرجت الى ثغر من ثغور المسلمين ، أو اخرجت الـــى الشـام • بيئما قال : أخرجت الى المدينة ، ثم قال : فأخرجت الى ما ترى ــ يعني الربذة ـــ مما يدل على أنه كان مختارا ، أو مرتاحا ـــ على الأقل ـــ في اقامته بالشام •

> وجاء في رواية ثانية للواقدي : « فقال عثمان : أخرج عنا من بلادنا ! فقال أبو ذر : ما أبغض الي جوارك ، فالى أين أخرج ؟ قال : حيث شئت ! قال : أخرج الى الشام ، أرض الجهاد ؟!

٣٦٠/٨٠ شرح النهج ٢٠/٨٠

قال : انما جلبتك من الشام ، لما قد أفسدتها ، أفأردك اليها ٢١ » (

إن هذه الروايات ، تعطينا الدليل الكافي ، بل القاطع ، على أن اقامة أبي ذر في الشام لم تكن جبرية ، ولم يكن مكرها فيها ، كما لم تكن قصيرة تقاس بالأشهر •

ولا يعني هذا، أنه فيخلال اقامته تلك، كان قد انقطع عن زيارة مدينة الرسول (ص) فمما لا شك فيه أن مثل أبي ذر لا يفوته الحج الى بيت الله الحرام في كلءام، كما لا تفوته زيارة قبر الرسول(ص) ومجاورته، ومن ثم<sup>ع</sup> اللقاء بالصحابة ، وزيارة دار الخلافة ، والنظر في شئون المسلمين .

من هنا ، يمكننا الركون – بكل بساطة – الى القول بأن ما جرى بينه وبين عثمان بادىء الامر ، من النقاشات الكلامية الحادة ، لم يكن سببا في نفيه الى الشام – كما يتصور – بل كان في أغلب الاحيان ، سببا في تعجيل رجوعه الــى الشام ، وتقييدا لحريته فــي الاقامة بالمدينة متى شاء ، وكيف أراد .

وبهذا يتضح وهن الرأي القائل بأن عثمان نفاه الى الشام ، هذا الرأي الذي يهدف ــــ غالبا ــــ الى إضفاء صبغة مأساوية ، تضاف الى مأساة أبي ذر الحقيقية ، وهي نفيه ( الى المدينة ، ومن ثم الى الربذة ) •

بعد هذا العرض ، ننتقل الى حقيقة تأريخية هامة ، تنصل بسيرة هذا الصحابي العظيم ، ومكوثه في بلاد الشام هذه المدة الطويلة ، وقيامه بدوره الرسالي على أكمل وجه • تلك هي : صلته بنشأة التشيع فسي جبل عامل ، وهذا ما سنعرضه في الفصل التالي :

(١) المصدر السابق.

## أبوذر وَالتَّشيُّع في جَبل عَامِل

وقبل الدخول في الموضوع ، لا بد لنا من الوقوف على موقع ( جبل عامل ) الجغرافي من بلاد الشام ، تأريخيا ، لكي تتثبت من إقامة ابي ذر فيه، وتنجلي لنا حقيقة الامر في ذلك .

حدود الشيام:

قال ياقوت في معجم البلدان : وأما حدهـا ــ يعنــي الشام ــ فمن الفرات الى العريش المتاخم للديار المصرية •

وأما عرضها : فمن جبلي طيىء من نحو القبلة ، الى بحر الروم ، ومسا بشأمة ذلك من البلاد • وبها مسن أمهات المدن : منبج ، وحلب ، وحماة ، وحمص ، ودمشق ، والبيت المقدس ، والمعرة • وفسي الساحل : إنطاكية ، وطرابلس ، وعكا ، وصور ، وعسقلان ، وغير ذلك •• النخ • <sup>1</sup>

هذه هي سعة الشيام وسعة حدودها ـــ في ذلك الوقت ـــ ويتضبح من ذلك ، ان منطقة جبل عامل داخلة في ضمنها ، لأن منها صور •

وقال في متن اللغة • مادة : ع م ل •

بنو عاملة ، حي يمان من ولد الحرث بن عدي ، ينتهي الـــى كهلان بن سبأ ، نـسبوا الــى أمهم عاملة بنت مالك القضاعية ، وجبلهم بالشام ، فوق

(1) معجم البلدان ٣١٢/٣ مادة : شام .

صور وصيدا ، يعرف بهم . واشتهر باسم : جبل عامل .

**المهم :** أن الشام لم تكن اسما لخصوص دمشق ( العاصمة ) ، بسل كان لفظ الشام يطلق على المنطقة المشار اليها آنفا بأجمعها ، بما فيها جبل عامل •

وقد أشرنا سابقا الى أن أبا ذر (رض) أقام في الشام بعد وفاة أبي بكر - كما يظهر من رواية الاستيعاب – حتى شكاه معاوية الى عثمان ، فأخرجه الى المدينة ، ثم نفاه الى الربذة ، وأن الروايات الاخرى التـي تشير الى اخراجه من المدينة الى الشام ، لا تعني اخراجه اليها منفيا ، بل كل ما هناك أن عثمان كان يأمره بالتعجيل في الخروج الـى الشام ، كما فـي قوله له : « الحق بمكتبك » ، راجع ص ٢٧ .

ثم ان اقامة أبي ذر فيها ، لا تعني في خصوص دمشق ــ كما يتوهم ــ بل في المنطقة عامة ، يؤيد ذلك قول أبي ذر مخاطبا عليا عليه السلام حين كان فــي وداعه : « انـي ثقلت علــى عثمان بالحجاز ، كمــا ثقلت على معاوية بالشام ٠! » ٢

فكما أن كلمة « الحجاز » تشمل كل مدن الحجاز بسا فيها المدينة ، كذلك كلمة « الشام » تشمل كل مدن الشام ، بما فيها دمشق ، وبما فيها « جبل عامل » •

ومن الواضح : أنه (رض) ، كان في هذه المنطقة ، تحت قبضة معاوية وسلطانه • فصح أن يقال : كان عند معاوية •

- (١) متن اللغة } / مادة : عمل / ٢٠٩ .
  - ۲٥٤ / ٨ / ٢٥٤ .

## تحديد مدة اقامته في الشيام

النصوص التأريخية ، لا تحدد مقدار إقامته فيها • إلا مـا ورد عـن كميل بن زياد رحمه الله ، قال : «كنت بالمدينة حين أمر عثمان أبا ذر باللحاق بالشام ، وكنت بها في العام المقبل حين سيَّره الي الربذة • » ا

هذه الرواية فقط \_ اذا صحت \_ تشير الى ان اقامته فيها استغرقت سنة • أما ما عداها ، فلا يستند إلا الــي التخمين والاستنتاجات الخاصة • ومع ذلك ، فان رواية كميل هذه لا يستفاد منها مجموع إقامته فسي الشام ، بل يستفاد منها : أن المدة ما بين أمر عثمان أبا ذر باللحاق بالشام ، وبين نفيه الى الربذة ، استغرقت سنة .

وعلى هذا ، فلا تنافي بين رواية ( الاستيعاب ) المتقدمة وهذه الرواية.

وبوسعنا القول الآن : أن اقامة ابي ذر في بــلاد الشام ، فــي مدنها وقراها ، كانت طويلة جدا ، ربما استغرقت أربعة عشر سنة • وأهم الشواهد على ذلك ، ما يلى :

اولا : رواية الاستيعاب المتقدمة ( ص ٦٥ ) وهممي صريحة فيما نرمي اليه ، حيث يقول فيها : « ثم خرج بعد وفاة ابي بكر الى الشام ، فلــم يزل بها حتى ولى عثمان ، ثم استقدمه عثمان لشكوي معاوية •• »

والمعروف أن وفاة أبي بكر كانت في سنة ١٣ ه • وفي هذه السنة ولي عمر بن الخطاب ، حتى توفي سنة ٢٣ ه ، وفيها بويع عثمان بن عفان ٢ ، الي سنة ٣٥ ه (على التقريب ) وقد نفي عثمان أبا ذر منَّ الشام الـي المدينة ، فالربذة ، في سنة ٣٠ ـ على ما ذكره ابن الاثنير ــ ٣ .

- (۱) الفدير ۸ / ۲۰۶
- (٢) مروج الذهب ٢٠٤/٢٩٧/٢ .
  - (٣) الكامل ٣/٣ ١١٣ .

فعلى هذا تكون الفترة ما بين خروج أيسي ذر السى الشـام وتفيه الى المدينة سبعة عشر سنة • على رواية الاستيعاب !

ثانيا : النصوص التي تتحدث عما أوجده أبو ذر ، في اقامته تلك ــ من تغيير في ذهنية المجتمع الشامي ، وصرفه الناس اليــه ، وأخذهم منه الحكم والفتيا واجتماعهم من حوله ، من جهة ، وميل المعسكر الذي كان فيه ، اليه من جهة أخرى • الــى حدّ حرك فــي نفس معاوية الخوف مسن عواقب ذلك • فكتب الى عثمان يحمله اليه • واليك بعض هذه النصوص :

 ا قول حبيب بن مسلمة الفهري لمعاوية : «إن أبا ذر لمفسد عليكم الشام ، فتدارك أهله ، إن كان لك فيه حاجة •• !

ب - كتب معاوية الى عثمان : « إن أبا ذر تجتمع اليه الجموع ، ولا
 آمن أن يفسدهم عليك ، فان كانت لك في القوم حاجة ، فاحمله اليك ••»<sup>٢</sup>

ج – وكتب اليه : « إن أبا ذر قد حرف قلوب أهل الشام ، وبغضك اليهم فلا يستفتون غيره ! ولا يقضي بينهم إلا هو ١٠ » ٣

د ـــ « قول عثمان لأبي ذر حين طلب الرجوع الـــى الشام : « انما جلبتك من الشيام لما قد أفسدتها ! أفأرد"ك اليها ؟! <sup>1</sup>

ويؤيد ذلك ، كلام ابن بطال المتقدم : «كان في جيش معاوية ميل الى أبي ذر ـ فأقدمه عثمان خشبة الفتنة » ٠

- (۱) شرح النهج ۲۵۷/۸ .
- (٢) مروج اللهب ٢ / ٣٤٠
- (٣) رجال بحر العلوم ١٥٢/٢
  - ۲٦٠/٨ شرح النهج (٤)

٧٤ .....٧٤

إن هذه النصوص ، تزودنا بالكثير حول ( اقامته الطويلة فسي بلاد الشام ) • فقد كانت اقامته هذه تقض مضاجع الحكام آنذاك ، فقد استطاع هذا الصحابي الجليل ، أن يستقطب الاكثرية من الناس ، يعضهم ويرشدهم ، ويذكرهم بأيام الله • وينو م بمقام أهل البيت عليهم السلام ، ومكانتهم وفضلهم ، وما ورد فيهم على لسان رسول الله (ص) الى غير ذلك مما جلب على معاوية المتاعب ، فكتب فيه الى عثمان •

و هنا سؤال يفرض نفسه :

أترى ، كان باستطاعته أن يقوم بهذه الادوار الخطيرة ، خلال أشهر أو سنة !؟ كما يدعي أكثر الكتتّاب والمؤرخين .

فهل أن تغيير ذهنية مجتمع بكامله ، كان يتعاطف مع الامويين ، ولــم بعرف غيرهم، وتزويده بذهنية جديدة ذات طابع معيَّن، من السهولة بمكان؟؟ كما ربما يتصور البعض •

إن تصور هذا من البعد بمكان .

فان عملية إفساد المجتمع الشامي على معاوية ومن ولاَّه ، لا بد وأنها استغرقت سنين عديدة ، لأن تغيير المرتكزات الذهنية السائدة لـــدى أي مجتمع كان ، لا يمكن أن يتم في خلال أشهر معدودة .

من هنا ، وممسا ذكرنا آنفا ، يسمسل علينسا الوصول السى الحقيقة التاريخية الهامة التي أغفلها المؤرخون القدماء ، وتكتم فيها كثيرون .

أغفلها المؤرخون، إما إستخفافا بأهلها، أو فرقا من الحكام الذين كانوا في زمانهم • وتكتم فيها كثيرون ، خوفا على دمائهم وأموالهم • ابو ذر الغفاري\_\_\_\_ ابو ذر الغفاري\_\_\_\_\_

هذه الحقيقة ، هي صلة التشيع في ( جبل عامل ) بأبي ذر (رض) • فان مما توارثه أهل هذا الجبل عن الاباء والاجداد ، أن تشيعهم لمذهب أهسل البيت عليهم السلام كان على يد هذا الصحابي الجليل ، عندما كان مقيما في بلاد الشام •

وهنا يجدر بنا أن نستعرض كلمات بعض كبار الباحثين حــول هذا الموضوع •

قال السيد الامين في أعيان الشيعة : « ومن المشهور أن تشيع جبل عامل كان على يد أبي ذر ، وأنه لما نفي الى الشام ، وكان يقول فسي دمشق ما يقول ، أخرجه معاوية الى قرى الشام ، فجعل ينشر فيها فضائل أهل البيت (ع) فتشيع أهل تلك الجبال على يده • فلما علم معاوية ، أعاده الى دمشق ، ثم نفي الى المدينة • • »

ثم قال : وهذا ، وان لم يسرد بسه خبر مسند ، لکنسه قریب غسیر مستبعد ۱ .

وذكر الشيخ الوالد مد ظله في كتابه ( جبل عامل في التأريخ )، كلمات لبعض كبار الباحثين حسول هسذا الموضوع ، وبدوري أقتطف بعضا مسن كلماتهم •

قال الاستاذ الشيخ أحمد رضا : «إن التشيع في بلاد الشيام هو أقدم منه في كل البلاد ، غير الحجاز • وهذا من العجيب ، أن يقسوم أول ركن ، وتنتشر أول دعوة للشيعة في بلاد محكومة لأعدى الناس لهم •

ثم استطرد في كلامه عن أبسي ذر ، ونشره مذهب التشيع فسي بلاد الشام فقال : ثم كان يخرج الى الساحل ، فكان له مقام في قرية الصرفند

(۱) أعيان الشيعة ٣٥٨/١٦ .

ابو ذر الفغاري

القريبة من صيدا ، ومقام آخر في قرية ميس ، المشرفة علسى غور الاردن ، وكلتاهما من قرى جبل عامل ، والمقامان الـــى الآن معروفان ، الـــى آخر ما قال •

ولقد عقبه الامير شكيب ارسلان ، فقال :

أما كون التشيع في جبل عامل هو أقدم منه في العجم ( أيران ) بل في كل قطر حاشا الحجاز ، فمهن الحقائق التي لا خلاف فيها ، شهم استطرد عارضا ظهور التشيع في أيران ، ثم ذكر أنه في العرب وبلاد الشام لهم يكن ظاهرا ، وأن الشيعة كافت تستمسك بحبال التقية خوفا على أنفسهم ، ولذا تجد المؤرخين يتجانفون عن نسبة علماء الشيعة الى التشيع • • ثم ذكر حادثة جرت بين الشيخ البهائي وبعض علماء السنة في الشام هم راجع

وقد ذكر الاستاذ الشيخ سليمان ظاهر ما يقرب مـــن كلام صاحبيه ، قائلا : إن قدم التشيع في هذا القطر ، ( يعني جبل عامل ) يمتد الـــى خلافة عثمان ( رض ) والى عهد نفي أبي ذر ٠

ثم عقب سماحة الشبيخ مدظله ، فقال :

هؤلاء أعلام ثلاثة من ثقات أهل الاستقراء والتدقيق ، يشهدون شهادة جازمة بقدم التشيع في بلاد عاملة ، وأنه من عهد نفي أبي ذر الغفاري ، كما يشهدون بسبق تشيع الحجان •

ثم ذكر كلمة الحر العاملي (قدس سره) وهو من أعظم الثقات ومـــن أجلاء أهل زمانه وهو أقدم من هؤلاء جميعاً •

كان يقول : إن تشيعهم ( يعني العامليين ) أقدم تشيع ، فقد روي انه لما مات رسول الله (ص) لم يكن مــن شيعة علي (ع) إلا أربعة مخلصون : سلمان ، وأبو ذر ، والمقداد ، وعمَّار ، ثــم تبعهم جماعة قليلون إثناعشر ، أبو ذر الففاري ......

وكانوا يزيدون ويكثرون بالتدريج حتى بلغوا ألفا وأكثر • ثــم فــي زمن عثمان ، لما أخرج أبا ذر الــى الشام ، بقــي أياما ، فتشيع جماعة كثيرة ، ثم أخرجه معاوية الى القرى ، فوقع في جبل عامل ، فتشيعوا من ذلك اليوم <sup>١</sup> الى آخر ما ذكره •

بعد هذا العرض ، يتضح لنا أن هذا المضمون ، واحد متفق عليه ، لا مكان للغموض فيه • ولكن يمكننا النقاش في عملية الطرح لهذا المضمون ، فنقول :

مما لا شك فيه ، أن أبا ذر (رض) هو أول من بذر هذه البذرة الطيبة في جبل عامل ( قرى الشام ) بفضل إقامته فيها • ولكن إقامته الطويلة الأمد التي استغرقت من عمره سنوات ، والتي كان مرتاحا فيها ـ علــى الاقل ــ بادىء الامر ، كما قدمنا ، لا منفيا • هذا أولا •

وثانيا : انه أقام أولا في قرى الشام خلال هذه المدة الطويلة • بدليل قوله «كنت في ثغر من ثغور المسلمين أغني عنهم • • » راجع ص ٢٨ • والثغر لا يعني قلب العاصمة ، بل على العكس ، يعني حدود المنطقة التي يمكن للعدو أن ينفذ منها • ثم بعد ذلك ـ يمكننا القول ـ بأن معاوية حين خشي منه أن يفسد الناس عليه ، جلبه الـ الشام ليكون تحت رقابته ، ورقابة جلاوزته • فلما رأى انه لا يكف عن ذلك ، كنب فيه الى عثمان •

اما القول بأن معاوية ، نفاه الى قرى الشام أولا ، ثم جلبه اليه ، فبعيد جدا ، ولا يتلائم مع دهاء معاوية وحذره • إذ كيف يعقل أن ينفيه معاوية من الشام بسبب اثارته الناس عليه ، وهو فيها تحت قبضته وسلطانه ، الى قرى

(۱) جبل عامل في التاريخ ج ۹/۱ الى ٥٤ .

٧٨\_\_\_\_\_ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_

الشام ، النائية عن العاصمة ، والتي يجد فيها أبو ذر حرية أكبر – بطبيعة الحال – ومجالا أوسع لنشر أفكاره ، بعيدا عن الرقباء والجلاوزة ۴۲

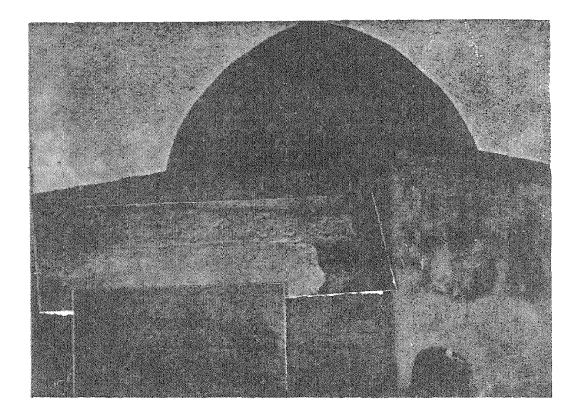
ومجمل القول :

فان نسبة التشيع في جبل عامل لأبي ذر الغفاري (رضي الله عنه) مما توارثه أبناء هذه المنطقة ، أبآ عن جد ، وحبهم لآل البيت (ع) ، واعتناقهم مذهبهم ، هما الصفة المميزة لأهل هذا الجبل ، وعلى مر العصور والاعوام ، وجدنا جبل عامل ، منبتآ لفحول علماء المسلمين من أتباع مذهب أهل البيت، عليهم السلام ، وستبقى هـذه السلسلة الذهبية ، مستمرة لامعة فـي دنيا الاسلام ، مهما حاول المغرضون ، بترها .

وسيبقى طهر أبي ذر (رضي الله عنه) وشفافية نفسه الزكية ، يطيفان على أهل هذا الجبل ، بركة وخيرا ، وايمانا مستمدا مـــن رسول الله <sup>(ص)</sup> وأهل بيته الميامين •

رحم الله آبا ذر حامل مشخل الهداية والكرامة •

رحم الله تلك الروح الزاكية التي تشبعت بحب النبي وآل النبي، حتى فاضت ، وفاضت ، فشملت أهل هذا الجبل ( جبل عامل ) بالبركات ٠



مقام ابي ذر الففاري في بلدة المرفند بين مدينتي صيدا وصور كما هو في حالته الحاضرة

الفقنيل للشكاني

- بین أبي ذَرّ وَعمان
- حُــُكُمُ الأُمُوَتَّيْتِ
  - الإمتيامية

•

- في السَّقيفَة
- إِثَارَةُ الْفِبَن
- رقسابَة المُسْلِمِين
- فِقدَان الهيَبَة في خلافَة عُثمان
- سياسة عثمان في إختيار الولاة
  - سَيَاستَهُ فِي المَسَال
  - معَارضَة أبي ذرّ

.

مَوقف أبي ذَرّ مِن مُعَاوِيَة
 وداع أهـل الشّام لَه

يا أبا ذر ! انك غنضبت كله ، فارج من غضبت كه ، إن القوم خافوك خافوك على د نياهم ، وخفتهم على د ينك ، فاتر ك في أيد يهم ما خافوك عليه ، واهرب منهم بما خفتهم عليه ! أما أحو جهتم الى ما منعتهم ، وما أغناك عماً منعوك •

الإمام علي ( عليه السلام )

# حُكُمُ الأموَيَّييْ

حكم الأمويون طويلا ، بالحكم والرياسة والمجد ، قبل البعثة النبوية المباركة ، لأن المسألة – بنظرهم – لا تعــدو المفاخرة بالإيلام ، والإطعام ، ونحر الجُزر ، على مرأى مــن الحَكَم الذي يختارونه للبت فيما بينهم، والحكم إمـّا نهم ، وإمـّا عليهم •

لكن هذا الحلم الطويل ، بترته البعثة النبوية المباركة ، فعــاد سراباً بِقيعة •

يظهر ذلك ، من خلال ما قاله بعض قادتهم وزعمائهم • قال :

« تنازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف ، أطعموا فأطعمنا ، وحملوا فحملنا ، حتى اذا تحاذينا على الركب ، وكنا كفرسي رهان ، قالوا : منا نبي يأتيه الوحي من السماء ، فمتى ندرك مشل هذا ؟ واللات لا تؤمن به ولا نصدقه • » <sup>(</sup>

لقد كانت نبسوة محمد (ص) مفاجأة رهيبة بالنسبة للفكر العربي المتخلف ــ آنذاك ــ كما كانت ضربة قاصمة في صميم العصبية الجاهلية ، لذلك ، رأينا قريشا ، وقد تألبت وأجمعت على حرب النبي (ص) ومكافحة رسالته ، وان الأمويين ــ أبناء العم ــ هم الذين اضطلعوا بذلك ، فكانوا

(1) حياة الامام الحسن 1/1 .

٨٦ ...... ابو ذر الغفاري.....

على رأس الحملات المضادة للنبي (ص) ولرسالته السمحاء • سيَّما وأنهم يعتبرون أنفسهم غرماء مجد للهاشميين •

وأظهر الله نبيه (ص) على قريش وكافة من ناهضه من المشركين ، فانتصر المسلمون انتصارات متتالية ، انتصر فيها الحق على الباطل ، والخير على الشر، وأخذ الاسلام يشق طريقه نحو القمة ، ويأخذ مكانه في النفوس، بروحيته السمحة ، ومبادئه العالية ٠٠

ولا غرو في ذلك ، ولا عجب • فقد استصفى الله الانسان مــن دون سائر مخلوقاته ، واستصفى للانسان دين الاسلام ، فقال تعالى :

« إِنَّ الدَّينَ عِندَ الله الإسلام ومن يُبتَغ غَيرَ الإســلام دِيناً فَكَنَ يُقبِكَ مَيِنه وهُو في الآخرِة مِن الخَاسرين • »

لقد أرسى النبي الكريم (ص) قواعد الرسالة الكريمة، وأحكم دعائمها ووطد أركانها وأعاد للانسانية شرفها وكيانها ، بعد أن كانت ضحية أهواء الجبابرة وأرباب السلطان ، من شذاذ الآفاق الذين لا هم ً لهم إلا إشباع رغباتهم ونزواتهم على حساب الضعفاء من عامة الناس .

والتحق صلى الله عليه وآله بربه راضيا مرضيا ، وظل حُلُم ُ الأمويين محالا في قاموس الاسلام ، ولكن ما ان مضت فتره من الزمن وجيزة ، حتى عاد هذا الحلم يراود أهله من جديد ، فقد بدأ يتمطى عن رقدة طويلة ، عادت بعدها آمالهم خضراء مورقة • فها هي إمارات « ملك بني أمية » تلوح من قريب ، بعد ان كانت بعيدة عن دنيا الأسلام •

إنه «الملك» في مفهوم بني أمية و «الخلافة» في مفهوم الاسلام • وما أبعد ما بينهما • إنه كالبعد بــين الحق ، والباطل ، خطــان متوازيان ، ذاك يدعو الى الجنة ، وهذا يجر الى النار ، وذاك ينصر المظلوم ــ فــي الله ــ وهذا يقرَّ الظالم ، وذاك يطــارد المفسدين والقتلة ، وهــذا يقتــل أولاد الأنبياء ، ويمثـّل بالأبرار ، ويطارد المؤمنين .

وياتي السؤال هنا : كيف تسنى لهذه الفئة التي جهدت فسي حرب الرسول والرسالة ، أن تخلف رسول الله (ص) في مقعده ، وأن تتسلط على مقدرات الامة الاسلامية ، زهاء ثمانين سنة ؟!

كيف تسنى لهم استغلال نبوة محمد (ص) للاستيلاء على العالم الاسلامي ، وبسط نفوذهم فيه ، وتحويل الخلافة بالتالي الى ملك عضوض يتوارثه الأبناء ؟ ومن المسؤول عن ذلك ؟

وسواء تجاهلنا الامر ، أو تجاهله غيرنا ، فان ذلك لا يترك لنا مندوحة للتهرب مـــن إدراكنا للظروف الصعبة التــي عاشها المسلمون السابقون في فترات مختلفة ، أو التهرب من الواقع المرير الــذي يعيشه المسلمون الـوم بشكل عام ، والذي حدث نتيجة للانحراف القديم .

إن هذا السؤال يفرض نفسه ، ويتطلب منا جوابا واضحا لا إلتواء فيه ، ولا مواربة •

ويجدر بنا \_ ونحن نتلمس الإجابة عـن هذا السؤال \_ أن نتناول بعض النصوص التأريخية وننظر فيها نظرة تمحيص وتحليل ، نسلط خلالها الأضواء الكاشفة على خفاياها \_ إن كانت غامضة \_ وتتأملها طويلا ، فهي تحكي وتجلو لنـا حقبة تأريخية معينة ، عاشها المسلمون وتفاعلوا معها ، وأوصلتهم بالتالي الى ما وصلوا اليه من تفكك وانهيار ، أفقدهم شخصيتهم المميزة عرر التأريخ •

تتأمل تلك النصوص ـــ بموضوعية وعمق ـــ كـــي نصل الــى نقطة الارتكاز الرابطة بين ما عاناه المسلمون في السابق ، وما يعانونه اليوم ، وبين الاسباب الحقيقية لذلك ، محاولين قـــدر الإمكــان أن نبتعــد بضمائرنا ۸۸ ...... أبو ذر الغفاري....

وتفكيرنا ، عن كل الحساسيات ، والتشنجات النفسية ، لنوفر للعقل وحده فرصة الانتصار •

والذي يبدو جليا واضحا ، أن المسلمين الأوائل يتحملون شطرا مسن المسؤولية حول هذا الامر • لكسن مسن المتيقن ان القيادة بدورها تتحمل الشطر الاكبر من تلك المسؤولية ، اذ إنها كانت محط الثقة الكاملة لدى المسلمين ، ومعقد آمالهم ، فكانوا يرون في الخلافة مصدرا يمدهم بالقوة والثقة اذا ضعفوا أو وهنوا ، ومصدرا تنبعث منه كل الطاقات التي تمكنهم من الثبات والاستمرار ، ويضمن لهم السلامة والرقي ، لذلك ، فانهم كانوا يتركون للخليفة كلمة الفصل في أحرج الظروف ، ويشاركهم هو في ذلك ، ومن ثم يضحثون بكل شيء في سبيل انجاح مقرراته طائعين غير مكرهين، حفاظا على الاسلام •

وهذه الرؤية ــ بالذات ــ نجدها قد تبددت في عهد عثمان ، لما لمسه المسلمون من انحراف واضح في مسلكه ، سواء في ذلك مسلكه السياسي مع كبار الصحابة كأبي ذر الغفاري ، وعبدالله بن مسعود ، وعمار بن ياسر ، والأشتر النخعي وأصحابه •

أو مسلكه المالي ، في اغداقه على المقربين من ذوي رحمه ، وحرمانه الآخرين من أعطياتهم المفروضة .

فنفي أبا ذر الي « الربذة » حتى مات فيها غريبا •

وسيَّل عبد الرحمن بن حنبل صاحب رسول الله ، الى القموس مـــن خيبر • وهمَّ بنسيير عمار بن ياسر ، فحال علي (ع) وبنو مخزوم دون ذلك•

وأمر بعبدالله بن مسعود ، فجر ّ برجله ، حسبی کسر لسه ضلعان ، ووطیء جوفه ، حتّی صار لا بعقل صلاۃ الظهر ، ولا العصر ، ومنعه عطائه ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_ ۸۹ \_\_ على حد تعبير ابن مسعود <sup>١</sup> ــ حتى مات ٠

وسيتر جماعة من صلحاء الكوفة ، من بينهم مالك ابن الأشتر النخعي وصعصعة بن صوحان وأخوه زيد، وعدي بن حاتم ، لكلام جرى بينهم وبين عامله على الكوفة سعيد بن العاص ، فسيترهم أولا الى الشام ، ثم بعد ذلك أعادهم ، ثم سيترهم الى حمص وكان العامل فيها عبد الرحمن بن خالد بن الوليد ، وكان هذا الاخير يغلظ لهم ، فكان من جملة ما يقول لهم : لا أهلا بكم ولا سهلا ٠٠ جزى الله عبد الرحمن إن لم يؤذكم ٢ ٠٠ الى غير ذلك ٠

لقد كانت هذه الفترة ، من أشد الفترات حساسية في الاسلام • فمنها كانت بداية الشر ، فقد كان المسلمون قبلها يلجأون في مخاصماتهم الى الخليفة نفسه للنظر فيها والاستماع الى رأيه العادل في ذلك ، أو على الاقل - كان يستمع منهم ويأخذ بآرائهم • أما ، وقد اختلت القاعدة ، وانعكست الموازين ، حيث أصبح الخليفة طرفا في الخصومة ، أو منحازا الى فئة معينة ، فانه لم يعد بالامكان ضبط الامور ، ولم تعد مخاصماتهم لتقتصر على الملاسنة والحجاج ، بل تعدتها الى استعمال القوة ، واللجوء الى القتل والفتك •

هذه الفترة الصعبة ، بدأت مواسمها تمرع في السنة السادسة من خلافة عثمان ، فكان مقتله بداية الحصاد ، ثم استمر وطال أعواما وقرونا ، خلَّف فيما بعد الجسم الاسلامي ، جسما هزيلا مفككا ، بعد ان كان صلبا قويا لا تعادله قوة .

ومن هذه الفترة ، تولدت الفترات المظلمة في تأريخ الاسلام ، والتي

- (۱) اليعقوبي ۲/۱۷۰ و ۱۷۳ .
- ۲) ۲) الغدير ۲۰ / من ۳۰ الى ٤٦ .

وصف بعضها عمر بن عبد العزيز بقوله : « الوليد في الشام ، والحجاج في العراق ، ومحمد بن يوسف في اليمن ، وعثمان بن حيان في الحجاز ، وقرة بن شريك فسي مصر ، ويزيد بن مسلم فسي المغرب ، إمتلات الارض والله جورا ١٠ »

وعلينا الآن ــ لكي نقف علــى حقائق تلــك الفترة ــ أن نستعرض النصوص الكافية التي تعطينا صورة واضحة عن مواقف عثمان وسياسته . وقبل أن تتحدث عن ذلك ، يجدر بنا أن نمــر مرورا سريعا بالظروف التي مهدت لعثمان ، والتي كانت سببا فــي تسلط الأمويين ، والتي بدأت بعد وفاة النبي صلى الله عليه وآله وسلم .

الإمسّاميّة

ورَبَتْك يَخلُقُ ما يَشاء وَيَختَارُ ما كان لهُم الخَيرة » ۲۸ – ۲۸

من غير الوارد ــ بالمفهوم العقلي ــ أن تترك أمة دون قيادة، ولا رعاية، لأن ذلك سيؤدي ــ ولا شك ــ الى انهيارها ، وترديها في مهاوي المجهول.

وطريق ذلك ، منحصر بالنص عليه ، إما من الله تعالى ، أو من النبي المعصوم (ص) أو الإمام الذي ينصبه النبي •

ويشترط في الإمام ما يشترط في النبي من كونه معصوما عن الخطأ. من هنا ، فان قضية الخلافة – في المفهوم الديني – تأخذ معنى آخر غير المعاني الاخرى المتسالم عليها عند أكثرية المسلمين . فهمي تأخذ معنى شرعيا يبقى ضمن « النص » .

فالإمام ـــ بعد النبي ــ مصدر للتشريع لا يمكن الاستغناء عنه بحال من الاحوال ، فقوله وفعله وتقريره سُنئة .

91

وبهذا نادى أتباع مذهب أهل البيت عليهم السلام ، وعلى هذا بنوا كل أمورهم الدينية •

فالدين فوق كل الميول والاتجاهات ، لا يقساس بالعقول ، وصاحب الرسالة أدرى وأعلم بمن يقوم بمهماتها •

أما أن يقوم هذا الامر على التخمين والظن والاختيارات الشخصية ، فهذا عين الخطأ ، ولا قاعدة فيه من المشرع الحكيم • بل القاعدة على عكس ذلك ، قال تعالى:

ـ « ربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة في ذلك » •

هذا بالاضافة الى كون النتائج في هذا الحال مجهولة ، ومتى ما كان الامر كذلك ، فان الخسارة حينئذ تكون أقوى في ميزان الاحتمال .

ولا يبعد أن يكون ماحصل للمسلمين من قبل وما يعانو نه اليوم، إنما هو نتيجة للتصرفات الفردية في هذا الامر الخطير ، فانه منذ أن فقدت القيادة الاسلامية مقوماتها الحقيقية بدأ الكيان الاسلامي يهتسز ، ويدخل مراحل الاتهبار م

فالملاحظ ، أن الجسم الاسلامي ــ بكل أبعاده وأشكاله ــ كان ينتقل ضمن دائرة النمو ، من طور السي طور أكبر ، بشكل متكامل متين لا يعرف الانتكاس ولا الجمود • وما ذلك إلا بفضل الرعاية الحكيمة مسن النبى الكريم (ص) ، فقد كانت قوة المسلمين تتكامل ، وعددهم يتزايد ، بشكل مستمر ملحوظ ، ووحدتهم متينة لا يزعزعها شيء ، على الرغم من الأخطار التي كانت تحدق بهم ، سواء من بقايا الشرك في الوسط العربي ، أو من المنافقين الذين كانوا بين ظهرانيهم يتربصون بهم الدوائر •

### في السّقيفة

ما ان التحق الرسول (ص) بربه ، حتى بدأ العد العكسي يأخذ مجراه. فبدأت النوازع العصبية تبرز على الساحة بكل ما تحمل من أخطار ، تشتت الوحدة ، وتفرق الكلمة ، وهذا ما جرى في سقيفة بني ساعدة ، فقد تنازع المهاجرون والانصار في الامر من جهة ، وثارت ثائرة الاوس والخروج – التي أطفأ الاسلام نائرتها – من جهة أخرى .

واليك لقطات سريعة عن ذلك ــ كما في شرح النهج :

قال سعد بن عبادة ـ سيد الخزرج ـ في خطبته : « فشدوا يد يكم بهذا الامر ، فانكم أحق الناس ، وأولاهم به ! »

وقال الحباب بن المنذر : « فمنا أمير ومنهم أمير !! »

فقال عمر : « هيهات ! لا يجتمع سيفان في غمد ، إن العرب لا ترضى أن تؤمركم ونبيها من غيركم ٠! »

فقام الحباب ، وقال : « لا تسمعوا مقالة هــذا وأصحابه ، فيذهبوا بنصيبكم من الامر + »

فلما رأى بشير بن سعد الخزرجي ، ما اجتمعت عليه الانصار من تأمير سعد بن عبادة ــ وكان حاسدا له ــ قال : إن محمداً صلى الله عليه وسلم رجل من قريش ، وقومه أحق بميراث أمره . ع م ابو ذر الغفار<u>ي .</u>

فقام أبو بكر ، وقال : هذا عمر وابو عبيدة ، بايعوا أيهما شئتم • فقالا : والله لا نتولى هذا الامرعليك •• أبسط يدك حتى نبايعك •

...........

فلما بسط يده ، وذهبا يبايعانه ، سبقهما بشير بن سعد فبايعه ، فناداه الحباب بن المنذر : يا بشير ، عقَّك عنقاق بيد والله ما اضطرك السي هذا الامر ، إلا الحسد لابن عمك • « يعنى سعداً »

ولما رأت الأوس ، ان رئيسا من رؤساء الخزرج قد بايع ، قام أسيد بن حضير \_ وهو رئيس الأوس \_ فبايع حسدا لسعد أيضا ، ومنافسة لـ أن يلى الامر ، فبايعت الأوس كلها لما بايم أستيد .

وحمل سعد بن عبادة \_ وهو مريض \_ فأدخل الى منزله ، فامتنع عن البيعة في ذلك اليوم وفيما بعد ١ .

قال البراء بن عازب \_ وكان خارج السفيفة \_ فـي حديث له : فلم ألبث ، وإذا أنا بأبي بكر قد أقبل ومعه عمر ، وأبو عبيدة ، وجماعة من أصحاب السقيفة ، وهم محتجزون بالأز ر الصنعانية ، لا يمرون بأحد إلا خبطوه وقدموه ، فمدوا يده ، فمسحوها على يد أبي بكر يبايعه شاء ذلك ، أو أبى • فانكرت عقلى !

ورأيت في الليل ، المقداد ، وسلمان ، وأبا ذر ، وعبادة بن الصامت ، وأبسا الهيثم بن التيهان وحذيفة ، وعمارا ، وهسم يريدون أن يعيدوا الامر شوري بين المهاجرين ٢ .

هذه صورة مختصرة أخذناها من شرح النهج ، وفيها تعبير واضح عن الطريقة التي استخدمت في عقد البيعة لأبي بكر ، وانها لم تكن عن طريق الاختيار – كما يدعى – بل تدخَّل فيها عنصر القوة والإجبار •

- من العقوق : وهو شق عصا طاعة الوالد وكل ذي رحم . \* شرح النهج ٦ / من ص ٦ الى ١٠.
  - (٢) نفس المصلَّر ( / ٢١٩ / ٢٢٠ .

# إِثَارَة الفِتَن

ولكن مع ذلك ، فان الفتنة لم تنته بعد ، فقد كانت خيوطها تنسج في أقبية النفاق والضلال مــن قبــل أدعياء الاسلام ، فقد حاولوا غــير مرة ، ج هدين ، في إشعالها •

من ذلك : أن أبا سفيان أقبل الى علي ( عليه السلام ) قائلا له : « اني لأرى عجاجة لا يطفئها إلا دم ، يــا آل عبد مناف ، فيم يلي أبو بكر من أموركم ؟ أين المستضعفان أين الأذلاّن عليّ والعباس ؟ ما بال هذا الامر في أقل حيّ من قريش ؟ »

ثم قال لعلي (ع) : أبسط يـــدك أبايعك ، فوالله لئن شئت ، لأملأنها عليه خيلا ورجلا • فأبى علي عليه السلام • « وقال : إنك تريد أمرا لسنا من أصحابه ، وقد عهد الي رسول الله (ص) عهدا ، فأنا عليه » ١

فتمثل أبو سفيان بشعر المتلمس : ولن يقيــم علــى خسف يراد به إلا الأذلا<sup>ت</sup>ن عير الحــي والوتد<sup>م</sup> هذا على الخسف معكوس برمته وذا يشج فــلا يبكــي لــه أحد

۱۸/٦ هذه الفقرة موجودة في شرح النهج ١٨/٦

(Y)

٩٦ .....٩٦

فزجره علي (ع) ، وقال : والله إنك ما أردت بهذا إلا الفتنة ، وانك والله طالما بغيت للاسلام شرا • لا حاجة لنا في نصيحتك ١ •

لقد كان هذا الرد طبيعيا من الإمام علي (ع) أخ النبسي ، ووصيه ، ووزيره ـــ كما ورد عن النبي (ص) ـــ فلقد كان (ع) يرمي من وراء ذلك الى الحفاظ على وحدة المسلمين ووحدة كلمتهم ليبقى الاسلام ويستمر في مسيرته •

وحاول آخرون إيقاع الفتنة بين المهاجرين والانصار مرة ثانية ، فكان أمير المؤمنين علي عليه السلام يقف سدا منيعا في وجوههم ، لا يترك لهم في ذلك فرصة تمر ٠

فقد حاول عمرو بن العاص من خلال كلام قاله في محضر من المهاجرين والانصار ، أن يشير حفيظة المهاجرين علمى الانصار ، حيث انتقص مسن مكانتهم ، وأتهمهم بأنهم : إنما أووا النبي (ص) طمعا بالملك أو الإمرة من بعده • وفي ذلك يقول :

تمنيتم الملك في يشرب فأنزلت القدر لم تنضب في أبيات ، أجابه عليها فيما بعد ، شاعر الانصار ، النعمان بن العجلان : بعد كلام له ، منها :

فقل لقريش نحسن أصحاب مكة ويسوم حنين والفوارس فسي بدر وكان هواناً فسي علسي وإنسه لأهل لها يا عمرو من حيث لا تدري وعساود بسن العساص الكسرة ، بتحريض مسن سفهساء قريش ، (1) الكامل ٣٢٦/٢ وفي الطبرى ٢٠٢/٣ . فبلغ الخبر عليـــ (ع) ، فغضب ، وشتم عـَمراً ، وقـــال : أذى اللـــه ورسوله •

ثم قام ، فأتى المسجد ، فاجتمع اليه كثير مــن قريش ، وتكلم مغضبا فقال :

« يا معشر قريش ، إن حتب الانصار إيمان ، وبغضهم نفاق ، وقد قضوا ما عليهم ، وبقي ما عليكم ، واذكروا أن الله رنجب لنبيكم عن مكة فنقله الى المدينة ، وكر م له قريشا ، فنقله الى الانصار ، ثم قد منا عليهم دار عمم ، فقاسمو نا الاموال ، وكفو نا العمل ، فتصر نا منهم بين بذل الغني، وايثار الفقير ، ثم حاربكنا الناس ، فوقو نا بأنفسهم ، وقد أنزل الله تعالى فيهم آية من القرآن ، جمع لهم فيها بين خمس نعم فقال : « والذين تبو وا الدار والإيمان مين قبلهم يتحبشون من هاجر اليهم ، ولا يتجهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوم من يون شرحة الفليكم ، هم المفليحون • » ٨٥ - ٩

ألا وان عمرو بن العاص قد قام مقاماً أذى فيه الميت والحي ، ساء به الواتر ، وسر الموتور ، فاستحق من المستمع الجواب • ومن الغائب المتقت ، وانه : مـَن أحب الله ورسوله ، أحب الأنصار ، فليكفف عمرو عنا نفسه •

فمشت قريش عند ذلك الى عمرو بن العاص ، فقالوا : أيها الرجل ، أما اذا غضب علي ّ فاكفتف •

وقال حسان بن ثابت في ذلك أبياتاً ، منها :

جزى الله عنا والجزاء بكفته أباحسن عنا ومن كأبي حسن سبقت قريشا بالذي أنت أهله فصدرك مشروح وقلبتك ممتحن ٩٨ \_\_\_\_\_٩٨ فغاري \_\_\_\_

وترك عمرو بــن العــاص المدينة ، وخرج عنها حتــى رضــي علي ّ والمهاجرون ١ •

ولم يقف الأمر عند هذا الحد ، فقد أخذت أخطار الردَّة تهدد المسلمين ، فكان ما كان من أمر مسيلمة الكذاب ، وطليحة النمري، وسجاح، وبقايا فلول الشرك في شببه الجزيرة العربية ، فوقعت معارك بينهم وبين المسلمين إستشهد فيها من المسلمين عدد كبير ، ففي وقعة اليمامة وحدها خسر المسلمون « من المهاجرين والانصار من أهل المدينة ، ثلاثمائة وستين ، ومن غير المدينة ثلاثمائة رجل + » ٢

(1) شرح النهج ۲ / ۳۰ الى ۳۵ .
 (۲) الكامل ۲ / ۳٦٥ .

أبو ذر الغفاري\_\_\_\_\_

### دقبابة المشليين

لقد كان المسلمون الأوائل يراقبون عسن كشب ، سلسوك الخليفة ، وتحركاته وتصرفاته ، سواء في ذلك ما تعلق به شخصياً ، من حسن السيرة ، وإحقاق الحق والحكم بين الناس بالعدل ، أو ما يتعلق بالمسلمين بشكل عام، كالمساواة في العطاء – إلا ما أمر الله – وحسن إختيار الولاة مسن أهل الكفاءة والدين والعدالة وما الى ذلك • وهذا هسو الذي أعضى الخلافة هيبتها ، وضمن لها الاستمرار فترة ما •

فكان المسلمون لا يألونجهدا في تقويم ما اعوج ومال عن خط الاسلام، قدر الإمكان ، فكانوا يستنكرون التصرفات الشاذة ، ويعلنون احتجاجهم عليها ، بل ربما استعملوا العنف حين لا تنفع الكلمة ، كما جرى بين أبي بكر وعمر بشأن خالد بن الوليد حين قتل ــ هذا الاخير ــ مالك بن نويرة ، ودخل بامرأته ليلة مقتله ، فقد احتج عمر على ابقاء خالد في قيادة الجيش ، وحين رأى أن أبا بكر يعتذر عنه ، بأنه « ما أول من تأوَّل فأخطأ » نهض اليه عمر بنفسه ، ــوكان خالد قد دخـل المسجد ، وقد غرز فـي عمامته أسهما ــ فنزعها عمر وحطمها ، ثم قال له « قتلت إمرء مسلما ، ثم نزوت على إمرأته والله لأرجمنك بأحجارك .»

(١) الكامل ٣٥٩/٢ .

١٠٠ [بو ذر الغفاري]

وقد أفسح أبو بكر المجال أمــام الصحابة ، في إلفاته ، وتنبيهه على أخطائه ، وذلك ، حين قال في خطبته بعد السقيفة :

« و َليت ُ أمركم ولست بخيركم ، فاذا أحسنت فأعينوني ، واذ أسأت فقـَو مِمُوني ، إن لي شيطاناً يعتريني ، فاياي واياكم اذا غضبت •• اليخ•» ١

وجاء عهد عمر بن الخطاب ، وتولى زمـــام الامور بعـــد أبي بكــر ـــ بوصية وعهد منه ـــ وذلك : أنه حين مرض أبو بكر مرض الموت ، أحضر عثمان بن عثمان ، فقال له :

إكتب ، بسم الله الرحمن الرحيم ، هذا ما عهده أبو بكر بن أبي قحافة الى المسلمين ، ثم أغمي عليه ، فكتب عثمان : أما بعد فاني قد استخلفت عليكم عمر بن الخطاب ، ولم آلكم خيرا ، ثم أفاق أبو بكر ، فقال : إقرأ علي ، فقرأ عليه ،فكبر أبو بكر وقال : أراك خفت أن يختلف الناس إن ميت في غشيتي ٠٠ » ٢

وسار عمر بسيرة صاحبه ، إلا أنه كان كثير الفتيا ، وكثير الخطأ ، على حد تعبير ابن أبي الحديد ، قال : « وكان عمر يفتي كثيرا بالحكم ثم ينقضه ويفتي بخلافه ، قضى في ( مسألة ) الجد مع الاخوة قضايا كثيرة مختلفة ، ثم خاف من الحكم في هذه المسألة ٠٠ » "

إلا أن وجود الإمام علي عليه السلام فــي المدينة ــ آنذاك ــ كــان يساعد الخليفة ، وكل المسلمين على حل ما يستعصي لديهم من الامور المتعلقة بالحكم أو الفتيا ، فكان المسلمون يرجعون اليه في ذلك ، ويأخذون منه .

- (1) شرح النهج 7 / ۲۰
  - (٢) الكامل ٢ / ٢٥٤.
- ۳) شرح النهج ۱ / ۱۸۱ .

أبو ذر الفغاري .....

فكان سيد الميدان في هذا المضمار ، والمرجع الوحيد الذي لا ينازعه أحد من المسلمين .

وأصرح ما يدل على ذلك ، قسول عمر بن الخطاب ، فسي أكثر من مناسبة :

« كاد يهلك ابن الخطاب ، لولا علي بن أبي طالب » • وقوله : « أعوذ بللله أن أعيش في قوم لست فيهم أبا الحسن » • وقوله : « الله أعلم حيث يجعل رسالته » • وقوله : « اللهم لا تنزل بي شديدة ، إلا وأبو الحسن الى جنبي » <sup>١</sup>

لقد كان علي عليه السلام والمخلصون من الصحابة ، يبدون النصيحة، ولا يألون جهداً في ذلك، وهذا هـو الذي ضمن للخلافة هيبتها فـي تلك الفترة • فمن الواضح أن هيبة الخلافة في عهد عمر ، بلغت الــى حد ، ان الدرة ( السوط ) كانت أمضى من السيف فــي حــل الخصومات ، حتــى قيل : درَّة عمر أهيب من سيف الحجاج •

والحقيقة أن الهيبة لم تكن إلا لتكاتف المسلمين ووحدتهم وحيطتهم على الاسلام •

(۱) راجع الفدير ۱۰۳/۲ الى ۱۰۲ .

# فيقدان الهيبة في خيلافة عُثان

ان المتبع لماكتيم لمؤرض يلاحظ بوصوح إن المتبع لماكتبه المؤرض يلاحظ بوضوح ، أن الخلافة بدأت تفقـد هيبتها ـ كسلطة زمنية ودينية ـ في السنة الثـانية من خـلافة عثـمان ، وأخذت تتحـول إلى سلطة زمنية فحسب ، تقـوم عـلى القـوة ، والقهـر ، والإغـراء بالمال ، بعيداً عن طابعها الحقيقي .

فقد بدأ الأمويون يهيئون لهذه الخطة منذ اليوم الاول لخلافة عثمان ، وذلك ، عن طريق نفوذهم في الحكم ، حيث أصبح زمام السلطة بأيديهم يوجهو نه أنى شاؤا ، دون أن يجرأ على معارضتهم في ذلك أحد ، واذا ما حاول بعض المخلصين من الصحابة ذلك ، وجدوا في الخليفة حاجزا يحميهم، ويدا طولى تساعدهم على تنفيذ مخططاتهم .

نعم ، بدأت فكرة التحويل من اليوم الاول لخلافة عثمان ، ويبدو ذلك واضحاً من خلال ما قاله بعض أقطاب الامويين في أكثر من مناسبة •

روى الشعبي ، قائلا : « فلما دخل عثمان رحله ــ يعني بعد البيعة ــ دخل اليه بنو أمية حتى امتلات بهم الدار ، ثــم أغلقوها عليهم ، فقــال أبو سفيان بن حرب ( وكان أعمى ) : أعندكم أحد من غيركم ؟ قالوا : لا • قال : يا بني أميئة ، تلقفوها تلقف الكرة ، فوالذي يحلف به أبو سفيان ، مــا من ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_ ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_

عذاب ، ولا حساب ، ولا جنة ، ولا نار ، ولا بعث ولا قيامة • » ١

وقصد مرة قبر حمزة أسد الله وأسد رسوله . فلما وصل اليه « ركله برجله ، وقال : يا أبا عمارة ، إن الامر الذي اجتلدنا عليه بالسيف ، أمسى في يد غلماننا يتلعبون به • » ٢

وفي السنة الثانية من خلافته، مورست خطة التحويل عمليا، فبالاضافة الى الهبات والقطائع الضخمة التي كان يمنحها الخليفة الــى المقربين ــ كما ستقرأ ــ ، كان الولاة مــن بنــي أميــة يستغلون منصب الولاية لتكريس مقدرات الامة لمصالحهم الشخصية ويتصرفون مع المسلمين من هذا المنطلق المنحرف عن الخط الاسلامي ، فكان بعضهم يرى أن الفيىء الذي أفاءه الله على المسلمين إنما هو بستان لقريش ليس لأحد دونها حق فيـه ، كمـا قال سعيد بن العاص والي الكوفة مخاطبا بعض جلسائه ٢٠

بل أكد ذلك الوليد بن عقبة بقوله ، مخاطبا سعداً : « لا تجزعن <sup>®</sup> أبا إسحاق ، كل ذلك لــم يكن ، وانما هــو الملك ، يتغداه قــوم ، ويتعشاه آخرون ۱۰ » <sup>٤</sup>

قالها الوليد حين ولي إمارة الكوفة بعد عزل سعد بن أبي وقاص عنها.

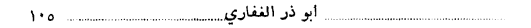
وبذلك ، يتضح أن خلافة عثمان كانت فرصة لانقضاض الأمويين على مقدرات الامة وأرزاقها ، ولولا يقظة بعض أقطاب المسلمين وحذرهم ، لتم

- (٢) حياة الامام الحسن ٢١٢/١ نقلا عن ابن عساكر ٤٠٧/٦ .
  - ۳) راجع الكامل ۳/۳۹
    - (٤) الكامل ٢/٣ .

١٠٤ ......

لهم ذلك بسرعة ، لكن المعارضة المستمرة كانت تحول دون ذلك ـــ جزئياً ـــ معارضة أبي ذر الغفاري وأمثاله ٠

ولــو أن عثمان تقبل مــن مخلصي الصحابة مــاكانوا يلفتونه اليه ، ويحذرونه منه ، لما انتهى الأمر به الى ما انتهى ، ولظلت الخلافة الاسلامية في مركزها وهيبتها ، فان إفراطه في التغاضي عن سلوك ولاته والمقربين منه كانت نتيجته : فقدان هيبة الخلافة في أيامه .



### سيكاسة عُثمان في إختِيَار الوُلاة

لقد اختار عثمان الولاة والعمال الاداريين ، على غير القاعدة المتعارفة لدى المسلمين ، ولدى من سبقه من الخلفاء •

فالمعروف ، أن القاعدة التي ينطلق منها هذا الاختيار ، تبتني علمى أسس بعيدة عن منطق القرابة ، والرحم ، والعشيرة ، بسل ترتكز على دعائم اسلامية ، يجمعها التقمى والصلاح ، وحسن الادارة والأمانة ، فالولاية لا تعمدو كونها ممثلية صغرى للخلافة التي همي أول ممثلية م فمي المفهوم الاسلامي م لرسول الله صلى الله عليه وآله ، لذلك ، فان اختيمار الولاة كان ينصب على ذوي السابقة في الدين ، والجهاد في الاسلام ،

والملاحظ ، أن عثمان خالف القاعدة في ذلك ، فاختار أقاربه ، وذوي رحمه ممن كانوا متهمين في دينهم ، بل كان فيهم من أمره في الفسق معروف مشهور •

#### فمن هؤلاء الولاة :

١ - عبدالله بن سعد بن أبي سرح : ولاَّه عثمان على مصر •
 و لاان عبدالله هذا ، قد أسلم وكتب الوحي لرسول الله (ص) ، فكان
 ادا أملى عليه : عزيز حكيم • يكتب : عليم حكيم ، وأشباه ذلك • ثم ارتد ،
 وقال لقريش : إني أكتب أحرف محمد في قرآنه حيث شئت ، ودينكم خير
 من دينه •

١٠٦ الففاري .....

فلما كان يوم الفتح ، فرَّ الى عثمان بن عفان ، وكان أخاه من الرضاعة، فغيبه عثمان حتى اطمأن الناس ، ثم أحضره عند رسول الله (ص) وطلب له الأمان ، فصمت رسول الله (ص) طويلا ، ثـم أمَّنه ، فأسلم وعـاد ، فلما انصرف ، قال رسول الله (ص) لأصحابه : لقد صـَمـَتُ ليقتله أحدكم ٠٠» ا

٢ - معاوية ابن ابي سفيان : وكان عاملا لعمر على دمشق والاردن،
 فضم<sup>¬</sup> اليه عثمان ولاية حمص وفلسطين والجزيرة ، وبذلك مد<sup>¬</sup> له في
 أسباب السلطان الى أبعد مدى مستطاع ٢ + وأمر معاوية واضح غير خفي •

٣ - الوليد بن عقبة :

ولاه عثمان الكوفة سنة ٢٥ للهجرة • والوليد هذا ، هر الذي وصفه القرآن الكريم بالفسق • ففيه نزلت الآية الكريمة « يرا أيهرا الذين آمنوا ان جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا » وكان النبي (ص) قد بعثه في صدقات بني المصطلق ، فخرجوا لاستقباله ، فظرن انهرم أرادوا قتله ، فرجع الى النبي (ص) وأخبره انهم منعوا صدقاتهم ، الخ •• » ٣

وقد ولاه عثمان الكوفة بعد عزل سعد بن ابي وقاص ، فالتفت الوليد الى سعد مسلياً اياه ، قائلا له : « لا تجزعن أبـــا اسحاق كل ذلك لم يكن وانما هو الملك يتغداه قوم ، ويتعشاه آخرون » .

قال المسعودي : ثم عزله عثمان فيما بعد ، لما شاع وذاع مـــن فسقه ، فقد كان يشرب مع ندمائه ومغنيه الى الصباح • وذات يوم آذنه المؤذنون

• .

- ۲٤٩/٢ الكامل ٢٤٩/٢
- (٢) ثورة الحسين /٤.
- (٣) مجمع البيان ١٣٢/٩ الحجرات .

ابو ذر الغفاري .....

بصلاة الصبح ، فخرج متفضلا في غلائله ، فتقدم الى المحراب ، فصلى بهم الصبح أربعاً ، وقال أتريدون أن أزيدكم ؟

فقال له بعض من كان في الصف الاول خلفه : ما تزيد ؟ لازادك الله من الخير ، والله لا أعجب إلا ممن بعثك الينا واليا وعلينا أميراً •• » ألى آخر الحكاية •

٤ - سعيد بن العاص :

عيَّنه عثمان واليا على الكوفة ، بعد ان عزل الوليد عنها • ولـم يكن سعيد ، ليخفي ما في نفسه من الرغبة فـي التسلط علـى فيىء المسلمين إن امكنت الفرصة من ذلك • بل أكد علـى ذلك بقوله لبعض جلسائه : « انما هذا السواد بستان قريش » ٢

٥ - عبدالله بن عامر بن كريز :

وكان عبدالله هذا من أبرز الدعاة الى سياسة التضييق والافقار والاشغال ، التضييق على المسلمين الذين نادوا مطالبين عثمان بالعدالة، ورفع الجور ، وعزل العمال •

فقد أشار على عثمان بذلك حين استشاره ، بقوله : « أرى لك يا أمير المؤمنين ، أن تشغلهم بالجهاد عنك ، حتى يذلوا لـــك ، ولا يكون هــمَّة ُ أحدهم إلا في نفسه ، وما هو فيه من د ُبَر دابته وقِمْتَل فروته ٠٠ » <sup>آ</sup>

- (۱) مروج الذهب ۲/۳۳۶ ۰
- (٢) للتفصيل راجع الكامل ١٣٩/٣ .
  - (٣) نفس المصدر / ١٥٠ .

### سيَاستهُ في المسّال

يصف المؤرخون عثمان ، بأنه كان جوادا وصولا بالأموال • وقدم أقاربه وذوي أرحامه على سائر الناس • وسوَّى بين الناس فسي الأعطية • وكان الغالب عليه مروان بن الحكم ، وأبو سفيان بن حرب <sup>(</sup> •

وان تقريبه بني أمية وتقديمه اياهم على سائر المسلمين ، كان سببا في جرأة بعض الصحابة عليه • حتى ان بعضهم وصمه بالكذب على مرأى ومسمع من حشود المسلمين ، حين كان يخطب لصلاة الجمعة • فقد أقبل عبدالله بن مسعود ـــ خازن بيت المال ـــ فقال مخاطبا المسلمين :

« أيها الناس ، زعم عثمان أني خازن له ولأهل بيته ، وانما كنت خازنا للمسلمين ، وهذه مفاتيح بيت مالكم •• » ٢

« ولو كانت هذه الهبات من أمواله الخاصة ، لما أثارت اعتراض أحد، ولكنها كانت من بيت المال • » ٣

فقد ورد في حديث عبد الرحمن بن يسار قوله : « وكـــان عثمان اذا أجاز أحدا من أهل بيته بجائزة ، جعلها فرضا من بيت المال . » <sup>ع</sup>

(۱) اليعقوبي ٢/١٧٣
(۲) نفس المصدر ــــ ١٦٩
(۳) ثورة الامام الحسين / ٣٦
(٤) اليعقوبي ٢/٨/٢

#### اغداقه على الامويين

ومجمل القول ، فان هبات عثمان لاقريائه وذوي أرحامه ، يلغت حدا يفوق الوصف ، ولا سيما بالمقايسة مع طبيعة المجتمع الاسلامي Tنذاك .

وعلى سبيل المثال ، نذكر بعض النصوص التــي تعطينا صورة مجملة عن ذلك •

۱ - « ارجع الحکم - طريد رسول الله - من منفاه ، ووصله بمائة
 ۱ - « الخم - طريد رسول الله - من منفاه ، ووصله بمائة

۲ - اقطع عروان بن الحكم فدلت ، وكانت فاطمة عليها السلام طلبتها
 بعد وفاة أبيها (ص) بدعوى الميراث تارة ، وأخرى بالنحلة ، فد فعت عنها .

٣ - أعطى عبدالله بن أبي سرح - أخاه من الرضاعة - جميع ما أفاء الله على المسلمين من فتح افريقية ، من غير أن يشركه فيه أحد •

٤ - افتتحت ارمينية في أيامه ، فأخذ الخمس كله فوهبه لمروان »
 ٥ - زوج ابنته عائشة من الحرث بن الحكم بن العاص ، فأعطاه مائة

ہ ۔ روج ایسہ عاصلہ من الحرب بن الحکم بن العاض ، قاطفہ کا تہ آلف درھم •

٦ - زوج ابنته من عبدالله بن خالد بن أسيد ، وأمر له بستماية
 ١ - زوج ابنته من عبدالله بن عامر أن يدفعها اليه من بيت مال البصرة

٧ - حمى المراعي حول المدينة كلها ، من مواشي المسلمين كلهم إلا
 عن بني أمية •

۸ ــ والترب من ذلك «أن رسول الله (ص) تصدق على المسلمين بموضع سوق بالمدينة يعرف بــ « مهزور » فأقطعه عثمان المحرث بن الحكم أخى مروات •

١١٠ .....

٩ - اعطى ابا سفيان بن حرب مائتي ألف من بيت المال ، في اليوم الذي أمر فيه لمروان بن الحكم بمائة ألف من بيت المال ١

۱۰ ـ قدعت ابل الصدقة على عثمان ، فو هبها للحرث بن الحكم .

وكان عثمان يقول في ذلك: **« هذا مال الله اعطيه مــن شئت ، وامنعه** من شئت فارغم الله أنف من رغم » ويقول : **« لناخنن من ذلك حاجتنا ، وان** رغمت أنوف أقوام ٠ » <sup>٢</sup>

#### تقريبه لذوي النفوذ والثراء

لم تقتصر هبات عثمان على آله وذوي رحمه ، بل شملت المبرزين في قريش من ذوي النفوذ ، وخصوصا بعض أعضاء الشورى ، الذين امتدت أعناقهم الى الخلافة ، فزرعت في نفوسهم نوعا من الشعور بالحرمان ، يقابله نوع من الطموح الى الحكم ، فكان عثمان يعدق عليهم من بيوت الاموال .

بالاضافة الى ذلك ، فقد سهل لهــم تنمية هــذه الثروات « فقد قام باجراء مالي فتح به للطبقة الثري<sup>تي</sup>ة أبو ابا من النشاط المالي ، وأتاح لها فرص التمكين لنفسها وتنمية ثرواتها ، وذلك ، حين اقترح أن ينقل الناس فيتهم من الارض الى حيث أقاموا ، فمن كان له أرض في العراق أو الشام أو في مصر ، له أن يبيعها ممن له أرض بالحجاز ، أو غيره من بلاد العرب .

وقد سارع الاثرياء الى الاستفادة من هذا الاجراء ، فاشتروا بأموالهم المكدسة أرضين في البلاد المفتوحة ، وبادلوا أرضهم في الحجاز ، أرضين في البلاد المفتوحة، وجلبوا لها الرقيق والاحرار ، يعملون فيها ويستثمرونها،

- (۱) شرح النهج ۱۹۸/۱ ۱۹۹ والغدير ۲۲۷/۸ الى ۲۸۰ .
  - (٢) الغدير ٢٨١/٨ .

أبو ذر الففاري

وبذلك نمت هذه الثروات نموا عظيما وازدادت هذه الطبقة الطامحة الـــى الحكم ، والطامحة الى السيادة قوة الى قوتها • » \

ونذكر من اولئك النفر الذين صار اليهم مال عظيــم وثراء فاحش في عهد عثمان •

۱ - الزير بن العوام : أحد أعضاء الشورى •

« ترك احدى عشرة دارا بالمدينة ، ودارين بالبصرة ، ودارا بالكوفة ، ودارا بمصر ، وكان له أربع نسوة ، فأصاب كلَّ إمرأة بعــد رفـع الثلث ( مليون ومائتا الف ) قــال البخاري : فجميع مــاله : خمســون ألف ألف وثما مائة الف التح •• » ٢

وقال المسعودي : وخلف الزبير ألف فرس ، وألف عبد وأمة ٢٠٠

٢ - طلحة بن عبيد الله التيمي : أحد أعضاء الشورى أيضا •

كانت غلته من العراق كل يوم ألف دينار • وترك ما قيمته ثلاثين مليون درهما <sup>٤</sup> •

٣ - عبد الرحمن بن عوف الزهري : أحد اعضاء الشورى •

قال ابن سعد في طبقاته : ترك عبد الرحمن الف بعير ، وثلاثة آلاف شاة ، ومائة فرس ترعى بالبقيع ، وكان يزرع بالجرف على عشرين ناضحاً •

وقال : وكان فيما خلفه: ذهب قطع بالفؤوس حتى مجلت أيدي الرجال منه ، وترك أربع نسوة ، فأصاب كل امرأة ثمانون ألفا .

- (1) ثورة الحسين \_ بتصرف ٣٦ \_ ٣٧ .
   (٢) الفدير ٨/٢٨٢ نقلا عن ضحيح البخاري .
   (٣) المسعودي ٣٣٣/٣ .
   (٤) الفدير ٨ م. ٨٢٤ نقلا م. الط قالة، لاد. م. ما ٣٧
- (٤) الفدير ٨ ص ٨٤٤ نقلا عن الطبقات لابن سعد ٩٦/٣ و ٢/٥١٠

(X)

۱۱۲ \_\_\_\_\_ ابو ذر الغفاري\_\_

٤ - سعد بن ابي وقاص : ترك يوم مات ، مائتين وخمسين ألف درهم ، ومات في قصره بالعقيق ١ .

 هـ زيد بن ثابت : خلـف مـن الذهب والفضـة مـاكان يكسر بالفؤوس ، غير ما خلف من الاموال والضياع بقيمة مائة ألف دينار •

۲ – یعلی بن منیة : خلف بعد موته خمسمائة ألف دینار، ودیونا علی الناس، وعقارات، وغیر ذلك من التركة ما قیمته ثلاثمائة ألف دینار

قال المسعودي : وهذا باب يتسع ذكره ، ويكثر وصفه فيمن تملك من الاموال في أيامه ٢ .

هذه لمحة سريعة عن سياسة عثمان ، حيال المـــال ، و نهجه فـــي اختيار الولاة ، وتقريبه للامويين ، وفتحه المجال أمامهم ، وأمام غيرهم من خاصته للوصول الى مراكز النفوذ في الدولة الاسلامية .

قال العقاد : فكانت له نظرة للامامة ، قاربت أن تكون نظرة الى الملك، وكان يقول لابن مسعود ــ كلما ألح عليه في المحاسبة ــ « مالك ولبيت مالنا ؟ » وقال في خطبته الكبرى ، يرد على مــن أخذوه بهباته الجزيلة •٠ « فضل مــن مــال ، فليم لا أصنع فـي الفضل مــا أريــد ، فليم كنت إماما •؟ » آ

في قبال هذه الفئة المتخمة من الناس ، كانت هناك فئة أخرى من خيرة الصحابة حرمهم عثمان من عطائهم ، كأبي ذر ، وعبدالله بن مسعود (رض) • ونقم عليهم عثمان ، لأنهم كانوا صريحين في جنب الله ، لا تلومهم في الله لومة لائم ، فشرَّد الاول ، وكسر أضلاع الثاني •

- (٢) المسعودي ٣٣٣/٣ .
- (۳) عثمان ۲۱۲/۲۱۱ .

### معَارِضَة أبي ذرّ

إن هذا الانحراف الواضح في سياسة عثمان ، هـــو الذي فتح عليه أبواب المعارضة في عدة جبهات • في المدينة ، والشام ، ومصر ، والعراق ! ومن اجلاّء الصحابة وعظمائهم •

فقد ألزمتهم هذه السياسة بالتحرك المعاكس لها ، أملا في ارجاع الحق الى نصابه • وتداركا لما قد تسببه من تتائج خطيرة على المجتمع الاسلامي كافة •

وهم ــ مع هذا كله ــ كانوا لا يتوانون في إسداء النصيحة للخليفة، واضعين في حسابهم وحــدة الصير • لكنه كــان لا يلتفت اليهم ، ولا الى نصائحهم، بل يقابلهم بأسلوب خشن ، في حين كان يصغي لمروان بن الحكم، وعمرو بن العاص ، ومعاوية ، واضرابهم من المنحرفين وممــن أمرهم فــي الاسلام واضح •

لقد كان أبو ذر (رض) من جملة أولئك المخلصين ، فلم يتلكأ في ابداء النصيحة لعثمان بل كان يجهد في ذلك ، فيصارحه ، ويصارح غيره من ولاته بما أحدثوه وبدَّلوه في مسرى الخلافة الاسلامية، وحرفهم إياها عن الطريق المميز لها . يظهر هذا من قول ابي ذر لـه : « نصحتك فاستغششتني ، و نصحت صاحبك ــ يعني معاوية ــ فاستغشني • » ا

لكن الطرف الثاني ، كان يعير لهذه النصائح أذنا صمتًا، • ويتمادى في سياسته تلك غير آبه ولا مكترث بما يجري من حوله • واذا أراد أن يجيب في بعض الاحيان ، فانه يرمي من ينصحه ، بالكذب والافتراء تارة ، و بتدبير المكائد وشق عصا الامة ، تارة أخرى ! الى غير ذلك مما يبعث في نفس الناصح نوعا من الشعور باليأس ، والاشمئزاز ، والفشل في مهمته الاصلاحية ، فيجعله مضطرا للمجاهرة بقول الحق ، في كل مناسبة ، وكل مكان ، بوحي من ضرورة وجوب : الامر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو من ركائز الاسلام ومقوماته •

وهذا ما حصل فعلا لأبي ذر مــع عثمان حين أمعــن بالاستمرار في سياسته .

لقد جاهر أبو ذر (رض) بمعارضته للولاة والمقربين ، وكشف أوراقهم، غير خائف ولا مكترث •

وفي هذه المرحلة ، نرى أبا ذر (رض) قد اتصف بصفة مميزة عن باقي الصحابة حول هذا الامر • يصح لنسا تسميتها بصفة : الاقحام • فهو في دوره هذا ينسى نفسه بعض الاحيان ، فيتحرر من الذات وعلائقها ، ومن كل تقاليد محيطه ، ويتقحم نفسسه ليحسرر كلمته ، فكانت المناسبات منبرا له ، منبرا حرا غير مقيد بزمان ولا بمكان ، وكانت كلمته ، الكلمة الجريئة التي لا تعرف الوجل ، ولا الرياء ، ولا المداهنة • كان يقولها في الطرقات وفسي الشوارع وبين الناس ، وعلى أبواب قصر الخضراء ، يقولها ، حفاظا لعهد رسول الله (ض) وحيطة على الاسلام •

۲٥٩/۸ شرح النهج ٨/٢٥٩

أبو ذر الففاري

قال ابن ابسي الحديد : « إن عثمان لما أعطمى مروان وغيره بيسوت الاموال ، واختص زيد بن ثابت بشيء منها ، جعل أبو ذر يقول بين الناس، وفي الطرقات ، والشوارع : بشر الكانزين بعمذاب أليسم ! ويرفع بذلك صوته ، ويتلو قوله تعالى : « والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم . » \

وهذه الآية إنما تندد وتتوعد فئة معينة من أصحاب الثروة • وهم الذين يجمعونها من طرق غير مشروعة ، كالذين كانوا يأخذون ما أفاء الله على المسلمين ، ويستأثرون به دون غيرهم ، في عهد عثمان ، بأرقام خيالية ، كما عرفنا • أو الذين يأخذونها عن طرق مشروعة – كالكسب – ولكن لا يؤدون زكاتها المفروضة •

فقد ورد عن النبي (ص) لما نزلت هذه الآية • قال : «كل مــا يؤدى زكاته فليس بكنز ، وان كان تحت سبع أرضين ، وكل مال لا يؤدى زكاته ، فهو كنز ، وان كان فوق الارض ٢ •

وقد ذكر البخاري هذه الآية في كتاب الزكاة ٣

وأبو ذر، رضي الله عنه، اكرممقاما وأعلى شأنا منأن يتخذ مذهبامعينا فسي المال ، فسي قبال ما هو ضروري فسي الاسلام ــ كمـا يدعي بعض المؤرخين ــ كيف وهو نفسه كــان يمتلك الشياه والمواشي ، ويأخذ عطاءه كل سنة والبالغ أربعمائة دينار ذهباً ٢٠

إذن كان تكريره لهذه الآية على سبيل إلغات المسؤولين ــ آنذاك ــ

- (١) المصدر السابق / ٢٥٦ .
  - (۲) الميزان ۲۵۹/۹ .
- (٣) البخاري / باب اثم مانع الزكاة ٢ / ١١٠ .

١١٦ ......

الى أن ما جمعوه أو أعطوه على حساب بقية المسلمين ، انما هـــو جريمة في حقهم • وأنهم سيلقون جزاءهم العادل يوم القيامة •

وقد كان أبو ذر في سعة من ابداء هذا النقد الصريح القاسي الذي يسبب له عيشا ضنكا في ظل ستخط الخليفة والمقربين من حوله ، وظل<sup>ع</sup> تهديداتهم إياه بالفقر أو القتل ، على حد تعبيره : «إن بني أمية تهددني بالفقر والقتل ١ ٥٠ فقد كان بوسعه أن يحظى بكل ما يتمناه من التكريم والعطاء والقرب لدى عثمان ، لكنه مع هذا ، كان يجد في هذه السعة ضيقا، وحرجا عليه يلزمانه بقول الحق، وان كان متر<sup>24</sup> ، ففضكل الضيق في الحق ، على السعة في الباطل ، وفضكل أن يرضي الله بسخط عثمان وغضبه ، ولا يغضب الله تعالى برضا عثمان .

وكانت أقوال أبي ذر تبلغ عثمان ، فيسكت ، ويغضي حيث لا مناص عن السكوت والإغضاء وما عساه أن يفعل مع صحابي من ذوي السابقة في الدين مشهود له بالفضل علمى لسان رسول الله (ص) أيمنعه عمن قراءة القرآن ، والامر بالمعروف والنهي عن المنكر ؟

كيف ، وفي منعه له عن ذلك تعدَّ واضح على أحكام الاسلام سوف يفتح عليه أبوابا جديدة من المعارضة .

قال ابن ابي الحديد : ثم انه أرسل اليه مولى من مواليه : أن انته عما بلغني عنك !

فقال أبو ذر : أينهاني عثمان عن قراءة كتاب الله ، وعيب من ترك أمر الله فوالله لئن أرضي الله بسخط عثمان ، أحب الي وخير لي من أن اسخط (1) اعيان الشيعة ٣٥٣/١٦ عن حلية الاولياء . أبو ذر الغفاري

الله برضا عثمان • » <sup>١</sup>

ويلاحظ المتتبع ، أن أبا ذر ، كان مؤدبا غاية الأدب مع عثمان نفسه ، فكان يتحاشى أن يسمعه كلاما يسيء اليه ، أو يـرد عليــه بأجوبة غليظة . بينما في الوقت ذاته نجده لا يتحرج من توجيه الكلام الشديد الى بطانته وبعض ولاته . ومرد ذلك لأمرين .

أحدهما : أن أبا ذر الصحابي الجليل قمــة فــي الاخلاق والفضيلة ، والخصال الحميدة التي ينبغي للمؤمن أن يتخل<sup>ي</sup>ق بها ، فلا يسب ولا يشتم ، ولا يتهم الطرف المقابل بما هو بعيد عنه .

ثانيهما : أن حواره مع الخليفة كان يبتني على الاحتفاظ بالصفة التي أعطيت له • فهو ينظر الى عثمان فــي محاوراته معه ، مــن زاوية سلطته الزمنية ، لا من زاوية ذاته •

أما نظرته الى حاشيته ، وبعض ولاته ، فانها تختلف اختلافا كليا عن ذلك ، فهو يعرفهم على حقيقتهم ، كما يعرف نواياهم ، فلا يترك لأحد منهم فرصة للتقول علمى الله بغير الحق ، بسل يجبههم بالأجوبة المقذعة حينا ، والمسكتة حينا آخر ، ويكيل لهم الصاع ماعين في ذلك .

قال عثمان يوما ـــ والناس حوله ـــ : أيجوز للامام أن يأخذ من المال، فاذا أيسر قضى ؟

فقال كعب الأحبار : لا بأس بذلك ! فقال أبو ذر : يا ابن اليهوديين ! أتعلمنا ديننا ؟! فقال عثمان : ما أكثر اذاك لي ، وأولعك بأصحابي ؟ إلحق بمكتبك ،

۲٥٦/٨ شرح النهج (١)

١١٨ ......

وكان مكتبه بالشام إلا أنه كان يقدم حاجا ممويساًل عثمان الإذن لـــه فـــي مجاورة قبر رسول الله (ص) فيأذن له في ذلك • »

لم يعد الخليفة يطيق وجود أبي ذر وأمثاله في المدينة ، فأمره باللحوق بالشيام ، وفي هذا الامر تعجيل على أبي ذر بالرحيل اليها ، وتقييد لحريته في الإقامة بالمدينة متى أحب .

لقد غضب عثمان على أبي ذر ، فظــن أن غضبه هــذا سيضع حدًّا لنشاط أبي ذر ، لكن الذي حصل هو العكس • خصوصا بعد ان انقطعت الشعرة التي كانت بينهما •

# مَوقف أبي ذَرِّمِن مُعَاوِيَة

في الشام ، كان المجـال لأبي ذر أوسع من أي بلد آخـر . كما كـانت نظرته إلى معاوية ، تختلف عن نظرته إلى عثمان .

فهو يعرف معاوية على حقيقته ، ويعرف إسلام معاوية واسلام أبيه من قبلــه ، لذلك كان صريحا فـــى أقواله ، وخطبه ، ومواعظه ، وواضحا في دعوته ومنهجه ٠٠

كان صريحا في موقفه الذي ربَّما تكتم منه بعض الشيء فـــي المدينة، فكان يركز علمي الانحراف السائد آنذاك ، واستئثار المولاة بالفيء ، وعدولهم عن جادة الحــق ، واطفائهم للسنة ، واحيائهم للبدعة • الــى غير ذلك ، مما يدعو الى اثارة الناس .

وبذلك فتح على عثمان جبهة جديدة ... ربما ا...م تخطر علمي باله ... استهدفته ومعاوية معا .

«كان يقوم في كل يوم ، فيعظ الناس ، ويأمرهم بالتمسك بطاعة الله، ويعذرهم من ارتكاب معاصيه ، ويروي عن رسول الله (ص) ما سمعة منه في فضائل أهل بيته عليه وعليهم السلام ويحضهم على التمسك بعترته • »<sup>١</sup>

(1) الاعيان 17/007 - ٣٥٦ .

١٢٠ [بو ذر الففاري ]

وكان يقول : « أما بعد ، فانا كنا في جاهليتنا ، قبل أن ينزل علينا الكتاب ، ويبعث فينا الرسول ، ونحن نوفي بالعهد ، ونصدق الحديث ، ونحسن الجوار ، ونقري الضيف ، ونواسي الفقير . فلما بعث الله تعالى فينا رسول الله ، وأنزل علينا كتابه ، كانت تلك الاخلاق يرضاها الله ورسوله ، وكان أحق بها أهل الاسلام ، وأولى ان يحفظوها فلبثوا بذلك ما شاء الله أن يلبثوا .

ثم ان الولاة ، قد أحدثوا أعمالا قسباحاً لا نعرفها • من سنئة تُطفى ! وبدعة تحيى ! وقائل بحق مكذَّب ، وأثَرَة لغير تقسى ، وأمين ــــ مُستأثر عليه ــ من الصالحين ••• »

وكان يعيد هذا الكلام ويبديه ا

وكان أبو ذر ، ينكر على معاوية ، أشياء يفعلها ، فبعث اليـــه معاوية يوما ثلاثمائة دينار !

فقال أبو ذر لرسوله : إن كانت من عطائي الذي حرمتمونيه عامي هذا، أقبلها ، وان كانت صلة ، فلا حاجة لي فيها • وردّها عليه ٢ •

وكان أبو ذر يقول بالشام : والله لقد حدثت أعمال ما أعرفها ، والله ما هي في كتاب الله ، ولا في سنــة نبيه (ص) والله إني لأرى حقــا يطفأ ، وباطلا يحيا ••• النح ••

ولم يكن أبو ذر ، غريبا عن الشام ــ أرض الجهاد ــ على حد تعبيره ، وعن معسكر المسلمين هناك ، فقد اشترك في غزوة الصائفة ( الروم ) كمــا شارك في فتح قيرص ، وكان أحد الصحابة البارزين في تلك المعارك ــ كما مر معنا ــ ٠

- (١) المصدر السابق .
- ۳٥٦/٨ شرح النهج ٢٥٦/٨

فكان يحدث بأحاديثه تلك أمام العامة والخاصة ، كما كان يحدث بها أمام الجند ، مما دفع حبيب بن مسلمة الفهري ــ أحد القادة ــ الى تحذير معاوية من مغبَّة ذلك ، وهذا ما يؤكده قول إبن بطَّال ــ المتقدم ــ من أنه كان كثير المنازعة لمعاوية والاعتراض عليه ، وكان في جيشه ميّيل له .

ولا يغرب عن بالنا ، أن معاوية ـ بالاضافة الـ ي تكريس نفسه أميرا على الشام ـ كان يمني نفسه بالخلافة مع أول فرصة تلـوح ، وكان يمهد لذلك أيام إمارته • لذا ، فانه يرى أن وجود أبي در وأمثاله من المبرزين ، ضمن دائرة سلطانه ، قد يحول دون استقامة هذا الامر له ، فكان أحرص على إبعاده عنه ، من ابعاد عثمان إياه عن المدينة • فكتب الى عثمان فيه :

« انك قد أفسدت الشام على نفسك بأبي ذر • » <sup>١</sup>

والواقع : أنه أفسدها على معاوية وعلى عثمان معاً ، لأنه كان يندد بأعمال الولاة ، وانحرافهم ، واستئثارهم بالفيء ، بحجة انه « مال الله » ، وكان الله سبحانه قد أوكل بهذا المال ـــ المال الذي أفاءه الله على المسلمين بفضل جهادهم ــ الى عثمان ، كــي يبيح لمعاوية صرفه فــي سبيــل غاياته الشخصية • وكي يعطيه لمروان بن الحكم ، وللحكم ابن ابي العاص ( طريد رسول الله ) ، ولأبي سفيان !! ولعبدالله بن سعد ! ومن هم على شاكلتهم ممن جرّوا الويلات علــى هذه الامة بتحكمهم فـي رقــاب الناس ، وفي مقدراتهم •

ويظهر ان عثمان ـــ بعد ورود كتاب معاوية عليه ـــ وجد مبرراً للانتقام من أبي ذر ، وتأديبه كما يشتهي ، فكتب الى معاوية :

« أما بعد ، فاحمل جندبا الي على أغلظ مركب وأوعره • » <sup>٢</sup>

- (1) اليعقوبي ٢/١٧٢ .
  - (٢) الفدير ٨/٢٩٣ .

111

وداع أهل الشّام لَه

أرسل معاوية الى أبي ذر ، فدعاه ، وأقرأه كتاب عثمان ، وقـــال له : النجاء الساعة ا

فخرج أبو ذر الـــى راحلته فشدها بكورها وأنساعها ، فاجتمع اليه الناس ، فقالوا :

يا أبا ذر ، رحمك الله أين تريد ؛

قال : أخرجوني اليكم غضباً علي • وأخرجوني منكم الآن عبثاً بي ، ولا يزال هذا الامر فيما أرى ، شأنهم فيما بيني وبينهم ، حتى يستريح بر ّ، أو يستراح من فاجر •

ومضى ، فسمع الناس بمخرجه فاتبعوه ، حتمى خرج ممن دمشق ، فساروا معه حتى انتهى الى دير المرّان ، فنزل ، ونزل معه الناس ، فاستقدم، فصلى بهم ٠

ثم قال : أيهـا الناس ، إنـي موصيكم بما ينفعكم ، وتارك الخُطب والتشقيق ، احمدوا الله عز وجل • قالوا : الحمد لله •

قال : اشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا عبده ورسوله .

فأجابوه بمثل ما قال :

فقال : أشهد أن البعث حق ، وأن الجنة حق ، وأن النار حق ، وأقر

١٢٤ ......

بما جاء من عند الله ، واشهدوا علي بذلك •

قالوا : نحن على ذلك من الشاهدين •

قال : ليبشر من مات منكم على هذه الخصال ، برحمة الله وكرامته ، ما لم يكن للمجرمين ظهيرا ، أو لأعمال الظلمة مصلحا ، أولهم معينا •

أيها الناس : إجمعوا مع صلاتكم وصومكم غضبا لله عـز وجل اذا عُصي في الارض ، ولا ترضوا أئمتكم بسخط اللــه • وإن أحدثوا ما لا تعرفون ، فجانبوهم ، وازروا عليهم وان عُذِّبتم وحُرمتم وسُيُرّتم حتى يرضى الله عــز وجل ، فان الله أعلــى وأجل ، لا ينبغي أن يُسخط برضا المخلوقين • غفر الله لــي ولكم ، أستودعكم اللـه وأقـرأ عليكم السلام ورحمة الله •

فناداه الناس : أن سلَّتُم الله عليك ورحمك ، يا أبا ذر ، يــا صاحب رسول الله ! ألا نردَّك إن كان هؤلاء القوم أخرجوك ؟ ألا نمنعك ؟

فقال لهم : إرجعوا ، رحمكم الله ، فاني أصبر منكم علمى البلوى ، واياكم والفرقة والاختلاف ١ .

وهذه الرواية ، لا تتنافى مع الروايات الاخرى التي تؤكد على أنه حمل على ناقة مسنة ، بلا غطاء ولا وطاء ، حتى وصل الى المدينة وقد تسلخ فخذاه •

فان الغاية كانت ، هي الانتقام من أبي ذر شخصيا ، وفي وسع معاوية أن لا يثير على نفسه تساؤلات الناس ، وكبار الشاميين ممن عرف أبا ذر ، وأخذ منه وسمع عنه • فتركه يخرج من الشام بصورة طبيعية ، ثم بعد أن

(1) أعيان الشبيعة ٣٥٦/١٦ - ٣٥٧ نقلا عن كتاب المجالس .

# للفَصَّل للثالِث تسيير أبي ذَر إلى الربذَة وَوَداع المير المؤمنين علي عَليه السَّلام له كما وصغه المؤضون

من الستّام إلى المدينة إلى الرّبذة
 في الرّبذة
 بين أبي ذرّ وحُذيفة بن اليمان
 يَشي وَحْدَهُ وَمِيُوتُ وَحْدَهُ
 المتأستاة

## منَ السَّام إلى المَدينَة إلى الرَّبدَة

روى البلاذري : ١

لما أعطى عثمان مروان بن الحكم ما أعطاه ، وأعطى الحارث ابن الحكم إبن أبي العاص ، ثلاثمائة ألف درهم ، جعل أبو ذر يقول : بشر الكانزين بعذاب أليم ، ويتلو قول الله عز وجل : « والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله ، فبشرهم بعذاب أليم • » فرفع ذلك مروان بن الحكم الى عثمان • فأرسل الى أبي ذر ، ناتلا مولاه : أن انته عما يبلغني عنك •

فقال : أينهاني عثمان عن قراءة كُتاب الله • وعيب من ترك أمر الله ؟ فوالله ، لئن أرضي الله بسخط عثمان ، أحب الي ، وخير لي ، من أن أسخط الله برضاه •

(1) الغدير ٢٩٢/٨ ــ ٢٩٣ عن الانسباب ٥٢/٥٢ .

١٣٠ .....

فقال عثيان : ما أكبر أذاك لي ، وأولعك بأصحابي ؟ إلحق بمكتبك ، وكان مكتبه بالشام ، إلا أنه كان يقدم حاجا ، ويسأل عثمان الإذن له في مجاورة قبر رسول الله (ص) فيأذن له في ذلك ، وانما صار مكتبه بالشام ، لأنه قال لعثمان حين رأى البناء قد بلنح سلعا ، اني سمعت رسول الله يقول: اذا بلنح البناء سلعا ، فالهرب ، فاذن لي أن آتي الشام فأغزو هناك • فأذن له

وكان ابو ذرينكر على معاوية اشياء يفعلها ، وبعث اليه معاوية بثلاث مائة دينار ، فقال : إن كانت من عطائي الذي حرمتمونيه عامي هذا ؟ قبلتها! وان كانت صلة فلا حاجة لي فيها • وبعث اليه مسلمة الفهري بمائتي دينار، فقال : أما وجدت أهون عليك مني، خين تبعث الي بمال ؟ وردُّها •

وبنى معاوية الخضراء بدمشق ، فقال : يا معاوية ، إن كـانت هـذه الدار من مال الله ؟ فهي الخيانة ، وان كانت من مالك ؟ فهـذا الاسراف . فسكت معاوية ، وكان ابو ذر يقول : والله لقد حدثت أعمال ما أعرفها ، والله ما هي في كتاب الله ، ولا سنة نبيه . والله اني لأرى حقا يطفأ ، وباطلا يحيى ، وصادقا يكذب ، وأثرة بغير تقى ، وصالحا مستأثرا عليه .

فقال حبيب بن مسلمة لمعاوية : ان أبا ذر مفسد عليك الشام ، فتدارك أهله إن كانت لكم به حاجة • فكتب معاوية الى عثمان فيه •

وجاء في شرح النهج :

عن جلام بن جندل الغفاري قال : كنت غلاما لمعاوية على قنسترين والعواصم ، في خلافة عثمان ، فجئت اليه اسأله عن حال عملي ، اذ سمعت صارخا على باب داره يقول: أتتكم القطار ، تحمل النار ! اللهم العن الآمرين بالمعروف ، التاركين له ، اللهم العن الناهين عن المنكر المرتكبين له ٠

(١) سلع : موضع بقرب المدينة ( معجم البلدان - ٢٣٦/٣ ) .

ابو ذر الغفاري .....

فازباً رَّ معاوية ، وتغير لونه وقال : يا جلام أتعرف الصارخ ؟ فقلت: اللهم لا •

قال : من عذيري من جندب بن جنادة ! يأتينا كل يوم ، فيصرخ على باب قصر نا بما سمعت ! ثم قال : أدخلوه عليَّ •

فجيء بأبي ذر بين قوم يقودنه ، حتى وقف بين يديه ، فقال له معاوية : يا عدو الله وعدو رسوله ! تأتينا في كل يوم ، فتصنع ما تصنع ! أما إني لو كنت قاتل رجل من أصحاب محمد من غير إذن أمير المؤمنين عثمان ، لقتلتك ، ولكني أستأذن فيك .

قال جلام : وكنت أحب أن أرى أبا ذر ، لأنه رجل من قومي، فالتفت اليه ، فاذا رجل أسمر ضرَرْب ٢ من الرجال ، خفيف المارضين ، في ظهره جَناً ٣ فأقبل على معاوية وقال :

ما أنا بعدو" لله ولا لرسوله ، بل أنت وأبوك عدو"ان لله ولرسوله . أظهرتما الاسلام ، وأبطنتما الكفر . ولقد لعنك رسول الله (ص) ودعا عليك مر"ات ألا تشبع .

سمعت رســـول الله (ص) يقــول : اذا ولي الامـــة الأعين ، الواسع البلعوم ، الذي يأكل ولا يشبع ، فلتأخذ الامة حذرها منه .

فقال معاوية : ما أنا ذاك الرجل •

قال أبو ذر : بل أنت ذلك الرجل ، اخبرني بذلك رسول الله (ص) وسمعته يقول ـ وقد مررت به ـ : اللهم إلعنه ، ولا تشبعه الا بالتراب.. البخ .. (۱) ازبار : غيضب . (۲) ضرب : الخفيف اللحم .

(٣) الجنا: يقال جنىء ، جنا ، اذا اشرف كاهله على ظهره حدبا .

١٣٢ ......

فكتب عثمان الى معاوية : ان أحمل جندبا اليّ علــى اغلظ مركب ، وأوعره ، فوجّه به مع من سار به الليل والنهار ، وحمله على شارف ١ ليس عليها إلا قتب حتى قدم به المدينة ، وقد سقط لحم فخذيه من الجهد .

دخوله على عثمان

وفي رواية الواقدي : أن أبا ذر لما دخل على عثمان ، قال له : لا أنعم الله بقين عينا نعم ولا لقاد يوما زينا تحية السخط اذا التقينا

> ققال أبو ذر : ما عرفت اسمي (قيناً ) قط • وفي رواية أخرى : لا أنعم الله بك عينا يا جنيدب ا

فقال أبو ذر : أنا جندب ، وسماني رسول الله (ص) عبدالله ، فاخترت اسم رسول الله (ص) الذي سماني به على اسمي .

فقال له عثمان : انت الذي تزعم أنا نقول : يد الله مغلولة ، وان الله فقير و نحن أغنياء !

فقال أبو ذر : لو كنتم لا تقولون هذا ، لأنفقتم مال الله على عباده ، ولكني أشهد أني سمعت رسول الله (ص) يقول <sup>.</sup> « اذا بلغ بنو أبي العاص ثلاثين رجلا ، جعلوا مال الله د<sup>م</sup>وكل ، وعباده خوكل ، ودينه د<sup>م</sup>خكل » . فقال عثمان لمن حضر : أسمعتموها من رسول الله ؟

قالوا: لا .

قال عثمان : ويلك يا أبا ذر ! أتكذب على رسول الله ؟

(١) الشارف : الناقة المسنية .

.....ابو ذر الغفاري 137 فقال أبو ذر لمن حضر : أما تدرون أني صكقت ١ قالوا : لا والله ، ما ندري . فقال عثمان : ادعوا الي عليا . فلما جاء ، قال عثمان لأبي ذر : أقصص عليه حديثك في بني العاص • فأعاده • فقال عثمان لعلى عليه السلام : أسمعت هذا من رسول الله (ص) • قال : لا • وقد صكدق أبو ذر • فقال : كيف عرفت صدقه ٢ قال : لأنى سمعت رسول الله يقول : « مــا أظلَّت ِ الخضراء ، ولا أقلَّت الغبراء ، من ذي لهجة أصدق من أبى ذرٍّ • » فقال من حضر : أما هذا ، فسمعناه كمُشَّنا من رسول الله . فقال أبو ذر : أحدثكم انبى سمعت هـذا مـن رسول الله (ص) فتتهموني ! ما كنت أظن اني أعيش حتى اسمع هذا من أصحاب محمد ١ . وجاء في رواية الواقدي ، عن صهبان مولى الاسلميين • قال : رأيت أبا ذر يوم دخل به على عثمان • فقال لــه : أنت الذي فعلت ، وفعلت ! ؟ فقال ابو ذر : نصحتك فاستغششتني، و نصحت صاحبك، فاستغشيني! قال عثمان : كذبت ، ولكنك تريد الفتنة ، وتحبها ، قد انغلت ٢ الشام علينا . فقال أبو ذر : اتبع سنة صاحبيك ، لا يكن لأحد عليك كلام . فقال عثمان : مالك وذلك ، لا أم " لك ! (۱) شرح النهج ۸ ص ۲۵۷ ـ ۲۵۸ ـ ۲۵۹ و ج ۳ منه .

(٢) النغل: الأفساد بين القوم .

١٣٤ ......

قال أبو ذر : والله ما وجدت لي عذرا ، إلا الامن بالمعروف ، والنهي عن المنكر •

فغضب عثمان ، وقال : اشيروا علي في هذا الشيخ الكذاب ، إما ان أضربه ، أو أحبسه ، أو أقتله ، فانه قد فرَّق جماعة المسلمين ، أو أنفيه من أرض الاسلام •

فتكلم علي عليه السلام ــ وكان حاضرا ــ فقال : أشير عليك بمــا قال مؤمــن آل فرعون « فان يك ُ كاذ با فككليه ِ كذ بِـه ، وإن يك ُ صادقا ، يتصبِكم بَحض الذي يَعد كم ، إن اللــه لا يهدي من هثو متسر ف كذَّاب . »

فأجابه عثمان بجواب غليظ . وأجابه علي عليه السلام بمثله ا ...

وجاء في مروج الذهب :

وكان في ذلك اليوم قد أتسي عثمان بتركة عبد الرحمن بسن عوف الزهري من المال ، فنثرت البدر ، حتى حالت بين عثمان وبين الرجل الواقف، فقال عثمان :

إني لأرجو لعبد الرحين خيرا ، لأنه كان يتصدق ، ويقري الضيف ، وترك ما ترون •

فقال كعب الاحبار : صدقت يا أمير المؤمنين •

فشال أبو ذر العصا ، فضرب بها رأس كعب ولم يشغله ما كان فيه من الألم ، وقال :

يا ابن اليهودي ، تقول لرجل مات وترك هذا المال إن الله أعطاه خير الدنيا وخير الآخرة ، وتقطع على الله بذلك ، وانا سمعت النبي (ص) يقول:

(١) نفس المصدر السابق .

ابو ذر الغغاري\_\_\_\_\_ 170 ما يسرني أن أموت ، وأدَّع َ ما يزن قيراطًا • قال الواقدي : ثم إن عثمان حظر على الناس أن يقاعدوا أبا ذر ، أو مكلموه ، فمكث كذلك أياما . ثم أتى به ، فوقف بين يديه ، فقال أبو ذر : ويحك يا عثمان أما رأيت رسول الله (ص) ورأيت أبا بكر وعُمر ! هل هند يُنْكَ كهديهم ، أما إنتَك لتبطئش بي بطش جبار !. فقال عثمان : أخرج عنا من بلادنا ٢ الى آخر الرواية • وفي مروج الذهب : فقال له عثمان : وار عنى وجهك . فقال : أسبر الي مكة • قال : لا والله ؟ قال : فتمنعني من بيت ربي أعبده فيه حتى أموت ؟ قال • إي والله • قال : فالى الشام ، قال : لا والله • قال : البصرة • قال : لا والله ، فاختر غير هذه البلدان • قال : لا والله ما اختار غیر ما ذکرت لسك • ولسو ترکتنی فسی دار هجرتي ، ما أردت شيئًا من البلدان ، فسيرني ، حيث شئت من البلاد • قال : فاني مسيرك الي الربذة • قال : الله أكبر ، صدق رسول الله (ص) قد أخبرنى بكل ما أنا لاق . قال عثمان : وما قال لك ؟ قال : اخبرني بأني أمنع عن مكة ، والمدينة ، وأموت بالربذة ، ويتولى

- (۱) مروج الذهب ۲۲.۰/۲ .
- (٢) شرح النهج ٢٥٩/٨ ٢٦٠ .

١٣٦ ...... ابو ذر الغفاري .....

مواراتي نفر مين يردون من العراق نحو الحجاز • •

#### نفيه الي الربدة

جاء في شرح النهج ، عن ابن عباس ، قال : لما أخرج أبو ذر الى الربذة ، أمر عثمان ، فنودي في الناس : ألا يكلم أحد أبا ذر ، ولا يشيعه وأمر مروان بن الحكم أن يخرج به • فخرج به ، وتحاماه الناس • إلا علي ابن ابي طالب عليه السلام وعقيلا أخاه ، وحسنا وحسينا عليهما السلام ، وعمارا فانهم خرجوا معه يشيعونه •

فجعل الحسن عليه السلام ، يكلم أبا ذر ••

فقال له مروان : إيها يا حسن ، ألا تعلم ان أمير المؤمنين قد نهى عن كلام هذا الرجل ؟! فان كنت لا تعلم ، فاعلم ذلك .

فحمل علي عليه السلام على مروان ، فضرب بالسوط بين أذني راحلته، وقال : تنحَّ ، لـَحاك الله الى النار !

فرجع مروان مغضبا الـــى عثمان ، فأخبره الخبر ، فتلظى علـــى علي" ( عليه السلام ) ۲ •

#### كلام الامام (ع) لابي ذر

وودع علي عليه السلام أبا ذر (رض) قائلا له :

يا أبا ذر ، انك غضبت لله ، فأرج من غضبت له إن القوم خافوك

- (۱) مروج اللاهب ۲۲./۲ ــ ۳٤۱ .
  - ۲۰۳ ۲۰۲/۸ ۲۰۳ .

ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_

على دنياهم ، وخيفتكهم على دينك ، فاترك فسي أيديهم مسا خافوك عليه ، واهرَب منهم بما خفتهم عليه ، فما أحو َجُهم الى ما منعتهم ، واغناك عمَّا منعوك !

وستعلم من الرابح عــدا ، والأكثر \* حُستَدا ، ولــو أن السموات والأرضين كانتا على عبد رتقا ، ثم اتقى الله ، لجعل الله له منهما مخرجا •

لا يؤنسنك الا" الحق ، ولا يُوحشنتك إلا الباطل ، فلو قبلت دنياهم لأحبِثُوك ولو قرضت منها لا منتُوك ( .

وجاء في رواية ابن عباس : عن ذكوان ــ وكان حافظاً ــ • كمــا في شرح النهج •

قال ذكوان : فحفظت كلام القوم • فقال علي عليه السلام : يا أبا ذر، انك غضبت لله ، إن القوم خافوك علمى دنياهم ، وخفتهم علمى دينك ، فامتحنوك بالقرلى ، ونفوك الى الفلا • والله لو كانت السموات •• الخ•

ثم قال علي عليه السلام لأصحابه : « ودِّعوا عمَّكم ، وقال لعقيل : ودِّع أخاك •

كلام عقيل

فتكلم عقيل : فقال : ما عسى أن نقول يا أبا ذر ، وأنت تعلم أنا نحبتُك ، وأنت تحبتُنا ! فاتق الله ، فان التقوى نجاة ، وإصبر ، فان الصبر وإعلم أن إستثقالك الصبر ، من الجزع . من اليأس ، فدع اليأس والجزع . (1) نهج البلاغة ٢/ ص ١٢ – ١٣ .

#### كلام الحسن (ع)

ثم تكلم الحسن ، فقال : يا عمَّاه ، لولا أنه لا ينبغمي للمودِّع أن يسكت ، وللمشيِّع أن ينصرف لقصر الكلام ، وإن طال الأسف ، وقد أتى القوم اليك ما ترى ، فضّع عنك الدنيا ، بتذكر فراغها وشردًة مما اشتد منها ، برجاء ما بعدها ، وإصبر حتى تلقى نبيَّك (ص) وهو عنك راض .

#### كلام الحسين (ع)

ثم تكلم الحسين (ع) فقال: يا عمَّاه، ان الله تعالى قادر أن يغيرِّ ما قد ترى ، والله كلَّ يوم هو في شأن ، وقد منعك القوم دنياهم ، ومنعتهم دينك ، فما أغناك عمَّا منعوك ، واحوجهم السي ما منعتهم ! فاسأل الله الصبر والنصر واستعذ به من الجشع والجزع ، فان الصبر مسن الدين والكرم ، وان الجشع لا يُقدّم رزقاً ، والجزع لا يؤخرِّ أجلا •

کلام عمتار بن یاسر

ثم تكلم عمار - رحمه الله - مغضباً ، فقال :

لا آنس الله من أوحشتك ، ولا آمن من أخافك ، أمسا والله ، لو أردت دنياهم ، لأمنتُوك ، ولو رضيت أعمالهم ، لأحبتُوك ، وما منع الناس أن يقولوا بقولك ، إلا الرضا بالدنيا ، والجزع من الموت ، مالوا الى مسا سلطان جماعتهم عليه ، والملك لمن غلب ، فوهبوا لهم دينهم ، ومنحهم القوم دنياهم ، فتخسِروا الدنيا والآخرة ، ألا ذلك هو الخسران المبين ! ابو ذر الفغاري\_\_\_\_\_

#### کلام أبي تر ( رض )

فبكى أبو ذر رحمه الله ــ وكان شيخًا كبيرًا ــ وقال :

رحمكم الله يا أهل بيت الرحمة ! اذا رأيتكم ، ذكرت بكمم رسول الله (ص) مالي بالمدينة سكن ولا شجن غيركم ، إني ثقلت علمى عثمان بالحجاز ، كما ثقلت على معاوية بالشام . وكثر م أن أجاور أخاه وابن خاله بالمصرين ، فأفسد الناس عليهما ، فسيترني آلى بلد ليس لي به ناصر ولا دافع إلا الله ! والله ما أريد إلا الله صاحباً ، وما أخشى مع الله وحشة.

بين علي (ع) وعثمان

ورجع القوم الى المدينة ، فجاء علي ( عليه السلام ) الـــى عثمان ، فقال له :

ما حملك على رد "رسولي ، وتصغير أمري ا؟ فقال علي (ع) : أما رسولك ، فأراد أن يرد "وجهي ، فرددته ، وأمسا أمرك ، فلم أصغيره . قال : أما بلغك نهيي عن كلام ابي ذر ا؟ قال : أما بلغك نهيي عن كلام ابي ذر ا؟ قال (ع) : أو كلما أمرت بأمر معصية ، أطعناك فيه ا قال عثمان : أقيد مروان من نفسك . قال عثمان : أقيد مروان من نفسك . قال : مم "ذا ؟ قال : أما راحلته ، فراحلتي بها ، وأما شتمه إياي ، فوالله لا يشتمني شتمة ، إلا شتمتك مثلها ، لا أكذب عليك . ١٤٠ ......

فغضب عثمان ، وقال : ليم لا يشتمك ١٢ كأنك خير منه ! قال علي (ع) : إي والله ، ومينك ا ثم قام ، فخرج ١٠

وبلغ أبا الدرداء عبد – وهو في الشام – ان عثمان قد سيس أبا ذر الى الربذة ، فقال : « إنا لله وانا اليه راجعون ، لو أن أبا ذر قطع لسي عضوا أو يدا ، ما هجته ، بعد ان سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول : ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء من رجل أصدق لهجة من أبي ذر ٢ »

(1) شرح النهج ٢٥٣/٨ الى ٢٥٥ .
 (1) شرح النهج ٢٥٣/٨ الى ٢٥٥ .
 (٢) المستدرك على الصحيحين ٢٤٤/٣ .

### في الرّبذَة

عن أبي الاسود الدؤلي ، قال :

كنت أحب لقاء أبي ذر ، لاسأله عن سبب خروجه الى الربذة ، فجئته، فقلت له :

ألا تخبرني ، أخرجت من المدينة طائعا ، أم أخرجت كرها ؟ فقال : كنت في ثغر من ثغور المسلمين أغني عنهم ، فأ خرجت السى المدينة ! فقلت : دار هجرتي وأصحابي ! فأخرجت من المدينة الى ما ترى ! ثم قال : بينا أنا ذات ليلة نائم في المسجد ، على عهد رسول الله (ص)، اذ مر م بي عليه السلام فضربني برجله ، وقال : لا أراك نائما في المسجد . فقلت : – بأبي انت وأمي – غلبتني عيني ، فنمت فيه . قال : فكيف تصنع ، اذا أخرجوك منه ؟ قال : فكيف تصنع ، اذا أخرجت منها ؟ قال : فكيف تصنع اذا أخرجت منها ؟ قال : فكيف تصنع اذا أخرجت منها ؟ قال : فكيف تصنع اذا أخرجت منها ؟

(1.)

١٤٢ \_\_\_\_\_

قلت : آخذ سيفي ، فأضربهم به •

فقال : ألا أدلئك على خير مسن ذلك ؟ إنسق معهسم حيث ساقوك ، وتسمع وتطيع ، فسمعت وأطعت ، وأنا أسمع وأطيسع ! والله ليلقكين الله عثمان ، وهو آثم في جنبي <sup>١</sup> •

وفي حلية الاولياء ، بسنده عن عبدالله بن خراش ، قال :

رأيت أبا ذر بالربذة ، في ظلة له سوداء ، له امرأة سحماء ، وهسو جالس على قطعة جوالق • فقيل له : انك إمرؤ ما يبقى لك ولد **؟** 

فقال : الحمد لله الذي يأخذهم في دار الفناء ، ويد مخرهم فسي دار البقاء •

- (۱) شرح النهج ۲۲۰/۲۱–۲۲۱ .
  - (٢) الاعيان ٣٢٩ .

أبو ذر الغفاري \_\_\_\_\_ ابو الغفاري \_\_\_\_\_

قال : الطبيب مُ أمرضني ١ • ! !

#### کلامه (رض) علی قبر ولده

روى الكليني في الكافي ، بسنده عن علي بن ابراهيم ، رفعه ، قال : لما مات ذر بن ابي ذر ، مسح ابو ذر القبر بيده ، ثم قال

رحمك الله يا ذر ، والله إن كنت بي بارا ، ولقد قتُبضت واني عنك لراض، أما والله ما بي فقد ك وما علي من غضاضة وما لي الى أحد سوى الله من حاجة ، ولولا هول المطتملع ، لسرني أن أكون مكانك ، ولقد شغلني الحزن لك، عن الحزن عليك، والله ما بكيت لك ! ولكن بكيت عليك، فليت شعرى ماذا قلت ؟ وماذا قيل لك ؟

ثم قال : اللهم إني قد وهبت له ما افترضت عليه من حتى ، فكهب له ما افترضت عليه من حقك ، فأنت أحق بالجود مني ٣ •

- (۱) المصدر السابق / ۳۷۳ .
- ۲) ما بي فقدك ، أي ليس علي بأس وحزن من فقدك .
  - (٣) الفروع من الكافي ج ٣ / ٢٥٠ ٢٥١ .

# بَين أبي ذَرّ وَحُذيفَة بن اليَمان

ما كتبه أبو ذر ، الى حُذ يَفتَة بن اليمان يشكو اليه ما فعل به

في كتاب الفصول للسبيد المرتضى ، عن أبي مخنف ، قـــال : حدثني الصلت ، عن زيد بن كثير ، عن ابي أمامة • قال : كتب أبو ذر الـــى حذيفة بن اليمان يشكو اليه ما صنع به عثمان •

### بسم الله الرحمن الرحيم

أما بعد يا أخي • فتختف الله مخافة يكثر منها بكاء عينيك ، وحرّر قلبك ، وأسهر ليلك ، وانصب بدنك في طاعة الله • فحق لمن عمليم أن النار مثوى من سخط الله عليه ، أن يطول بكاؤه ، ونتصبته ، وسهر ليله ، حتى يعلم أنه قد رضي الله عنه • وحق لمن علم أن الجنة مثوى مسن رضي الله عنه ، أن يستقبل الحق كي يفوز بها ، ويستصغر في ذات الله الخروج من أهله وماله ، وقيام ليله ، وصيام نهساره ، وجهساد الظالمين الملحدين بيده ولسانه ، حتى يعلم ان الله أوجبها له ، وليس بعاليم ذلك دون لقاء ربته • وكذلك ينبغي لكل من رغب في جوار الله ، ومرافقة انبيائه ، أن يكون •

يا أخي ، أنت ممن أستريح الى النصريح اليه ببثي وحزني ؟ وأشكو اليه تظاهر الظالمين علي • ابو ذر الغفاري\_\_\_\_\_ او در الغفاري\_\_\_\_\_

إني رأيت الجور – يعمل به – بعيني ، وسمعته يقال ، فرددته ، فحرُمت العطاء ، وسريِّرت الى البلاد ، وغرَّرَّبت عن العشيرة والاخوان ، وحرَّم الرسول صلى الله عليه وآله وسلم وأعوذ بربي العظيم أن يكون مني هذا شكوى ، أن ركب مني ما ركب ، بل انبأتك أني قد رضيت ما أحب لي ربي ، وقضاه علي ، وأفضيت ذلك اليك ، لتدعو الله لي ، ولعاميَّة المسلمين بالروح والفرج ، وبما هو أعم نفعا ، وخير مغبيَّة وعقبى – والسلام .

جواب حذيفة له

فكتب اليه حذيفة :

بسم الله الرحمن الرحيم

أما بعد يا أخي • فقد بلغني كتابك ، تتخو قني به ، وتحذر رني فيه منقلكي ، وتحثني فيه على حظ نفسي ، فقديما ما يا أخي ما ، كنت بي ، وبالمؤمنين حفيئاً لطيفا • وعليهم حد با شفيقا • ولهم بالمعروف آمرا ، وعن المنكرات ناهيا ، وليس يهدي الى رضوان الله إلا هو ، ولا يتناهى ممن سخطه الا بفضل رحمته ، وعظيم منته • فنسأل الله ربنا ما لأنفسنا وخاصتنا ، وعامتنا ، وجماعة أمتنا معفرة عامة ، ورحمة واسعة ، وقد فهمت ما ذكرت من تسييرك ، يا أخي ، وتغريبك ، وتطريدك ، فعز والله علي يا أخي ، ما وصل اليك من مكروه ولو كمان يتفتدى ذلك بمال ، لاعطيت فيه مالي ، طيسة بذلك نفسي ، ليصرف الله عنك ما بذلك مال ، المكروه • والله ، لو سألت كل المواساة ، ثم أعطيتها لأحببت احتمال شطر ما نزل بك ، ومواساتك في الفقر ، والأذى ، والضر ر • لكنه ، ليس ما نزل بك ، ومواساتك في الفقر ، والأذى ، والضرر ، لكنه ، ليس

187

فقد استحصيدنا ا واقترب الصَّرام ( • فكاني ، وإياك ، قد دعينا فأجبنا ا وعرضنا على أعمالنا ، فاحتجنا الى ما أسلفنا ا يا أخي : ولا تأس على مسا فاتك ، ولا تحزن على ماأصابك ، واحتسب فيه الخير ، وارتقب فيه من الله أسنى الثواب • يا أخي : لا أرى الموت لي ولك ، إلا خيرا من البقاء ، فانه قد أظلتنا فتن يتلو بعضها بعضا ، كقطع الليل المظلم ، قد انبعثت من مركبها، قد وطئت في خطامها ، تشهر فيها السيوف ، وتنزل فيها الحتوف ا يثقتل فيها من اطلع لها ، والتبس بها ، وركض فيها ، ولا يبقى قبيلة من قبائل العرب ، من الوبر والمدر ، إلا دخلت عليهم ا فأعز آهل ذلك الزمان ، أشدهم عتو اا وأذلتهم ، اتقاهم ! فأعاذنا الله وإياك ، من زمان هذه حال أهله •

لن أدّع الدّعاء لك ، في القيام والقعود ، والليل والنهار ، وقد قال الله ، ولا ختلف لموعده : أدعوني ، أستجب لكم ، إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين ، فنستجير بالله من التكبُّر عسن عبادته ، والاستنكاف عن طاعته ، جعل الله لنا ولك فرجا ، ومخرجا عاجلا برحمته ، والسلام ۲ .

- ۱) الصرام للنخل : اوان ادراکه وجزاه .
  - (٢) أعيان الشبيعة ٣٦٦/١٦ (٢)

يَمشي وَحْدَهُ وَمِيُونُ وَحْدَهِ

« صدق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم »

حين استعد<sup>ع</sup> النبي صلى الله عليه وآله لمحاربة الروم قاصدا « تبوك » من أرض الشام ، كان الفصل قائضا شديد الحرارة • وكان العدو شديد البأس ، كثير العد<sup>ت</sup>ة والعدد ، مما دعا نفرا من المتاخذلين ـــ ممن أسلم رهبة أو رغبة ـــ الى القعود ، والتخلف عن الجهاد •

وتابع المسلمون سيرهم بكل ثقة وشجاعة ، وانتهى الامر بالصلح مع الروم على دفع الجزية •

فقد ألقى الله في قلوب زعمائهم الهيبة ، لما تناهى الى أسماعهم مسن أنباء الانتصارات الساحقة التي سجلها المسلمون في أكثر من موقع بالرغم من قلتهم ، ولمسا سمعوه عسن بسالة المقاتل المسلم ، واستماتته فسي سبيل الدفاع عن اسلامه واضعا نصب عينيه الجنة ، قاتلا أو مقتولا . لذلك ، فقد آثروا الانسحاب على المواجهة .

ووجّه النبي (ص) الى يوحنا بن رؤبة ــ أحد زعماء المنطقة ــ رسالة يدعوه فيها الى الاسلام ، أو دفــع الجزية ، فقدم علــى النبي (ص) حاملا الهدايا ، ومعلنا الطاعة • فصالحه (ص) على الجزية ، في كل سنة ثلاثمائة دينار ، كما صالحه على ذلك أهل المناطق الاخرى ، وكتب (ص) بينه وبينهم كتبا تنضمن شروط الصلح بما يحفظ للمسلمين حقهم في الجزية ، والتجول في تلك المنطقة ، آمنين علمى انفسهم وأموالهم ، ويضمن لأصحاب تلمك المناطق حرية العقيدة ، والعيش مع جيرانهم المسلمين بأمان .

في هذه الغزوة ، تخلف بأبي ذر جمله ، فعالجه حتى أعياه أمره ، فأخذ رحله عنه ، وحمله على ظهره ، وتابع سيره ماشيا على قدميه .

« ونظر الناس ، فقالوا : يا رسول الله ، هذا رجل على الطريق وحده . فقال رسول الله (ص) : كن أبا ذر ا

فلما تأمله الناس ، قالوا : هو أبو ذر .

فقال رسول الله (ص) : يرحم الله أبا ذر ، يمشـــي وحده ، ويموت وحده ، ويبعث وحده ، ويشهده عصابة من المؤمنين .

فلما تفى عثمان أبا ذر الى الربذة ، أصابه بها أجله ، ولم يكن معه الا امرأته وغلامه ١ .

(۱) الكامل ۲ / ۲۸۰ .

#### المتأسستاة

عن أم ذر زوجة أبي ذر ، قالت : لما حضرت أبــا ذر الوفاة ، بكيت • فقال : ما يبكيك ٢

فقلت : مالي لا أبكي ، وأنت تموت بفلاة من الارض وليس عندي توب يسعك كفنا ، لي ولا لك • ولا يد لي للقيام بجهازك ا

قال : فأبشري ، ولا تبكي ، فاني سمعت رسول الله (ص) يقول : لا يموت بين امرأين مسلمين ولدان ، أو ثلاثة ، فيصبران ، ويحتسبان ، فيريان النار أبدا .

وقد مات لنا ثلاثة من الولد !

واني سمعت رسول الله يقول لنفر أنا فيهم : ليموتن رجل منكم بفلاة من الارض ، يشهده عصابة من المؤمنين ! وليس من أولئك النفر أحد ، إلا وقد مات في قرية ، أو جماعة • ( ولم يبق غيري ، وقد أصبحت بالفلاة أموت ١ ) فأنا ذلك الرجل ، فوالله ما كند بت ، ولا كندبت فأبصري الطريق •

قلت : أنى ؟ وقد ذهب الحاج ، وتقطَّعت الطريق •

۲٦٨/١٦ في أعيان الشبيعة ٣٦٨/١٦ ·

٩٥٠ .....

قال : اذهبي ، فتبصَّري .

قالت : فكنت أشتد الى الكثيب ، فانظر ! ثم أرجع اليه ، فأمرّضه • فبينما أنا وهو كذلك ، اذ أنا برجال على رحالهم ، كأنهم الرّختُم ۞ ، تخب بهم رواحلهم ، فأسرعوا الي ،حتى وقفوا علي ، فقالوا :

- يا أمة الله ، مالك ؟
- قلت : إمرؤ من المسلمين ، يموت ! تكفنونه ، « وتؤجرون فيه » · •

قالوا : ومن هو ؟ قلت : أبو ذر ! • قالوا : صاحب رسول الله !؟ قلت : نعم •

قالت : فنُفدَّوه بأبائهم ، وأمهاتهم ، ثم (وضعوا سياطهم في نحورها). وأسرعوا اليه حتى دخلوا عليه ٢ • • الخ الرواية •

وفي رواية الكشي ، عن جلام بن ذر • وكان له صحبة ( مــع رسول الله ) قال :

مكث ابو ذر في الربذة حتى مات ، فلما حضرته الوفاة ، قال لامرأته : اذبحي شاة من غنمك واصنعيها ، فاذا نضجت ، اقعدي على قارعة الطريق ، فأول ركب ترينهم ، قولي :

يا عباد الله المسلمين ، هذا أبو ذر صاحب رسول الله (ص) وقد قضى نحبه ، ولقي ربه ، فأعينو ني عليه ، وأجنوه ، فان رسول الله (ص) أخبرني اني أموت في أرض غربة ، وانه يلي غسلي ودفني والصلاة علي رجال مسن أمته صالحون .

※ الرّخم : طائر على شكل النسر مبقع بسواد وبياض .
 (۱) كذا في أعيان الشيعة .
 (۲) الاستيعاب ، حاشية على الاصابة ٢١٤/١ الى ٢١٦ .

ابو ذر الففاري .....

عن محمد بن علقمة بن الاسود النخعي ، قال : خرجت في رهط أريد الحج ، منهم مالك بن الحارث الأشتر ، وعبدالله بن فضل التيمي ، ورفاعة بن شداد البجلي ، حتى قدمنا الربدة ، فاذا امرأة على قارعة الطريق تقول :

يا عباد الله المسلمين ، هذا أبو ذر صاحب رسول الله (ص) قد هلك غريبا ليس أحد يعينني عليه !

فنظر بعضنا الى بعض ، وحمدنا الله على ما ساق الينا ، واسترجعنا على عظيم المصيبة • ثم أقبلنا معها فجهزناه ، وتنافسنا في كفنه حتى خرج من بيننا بالسواء ، ثم تعاونا على غسله ، حتى فرغنا منه ، ثم قدمنا مالك الأشتر فصلى عليه ، ثم دفناه •

فقام الأشتر على قبره ثم قال : اللهم هذا أبو ذر صاحب رسوا، الله (ص) عبدك في العابدين وجاهد فيك المشركين ، لم يغير ولم يبدل ، لكنه رأى منكرا فغيّره بلسانه وقلبه حتى جفي ونفي ، وحرم واحتقر ، ثم مات وحيدا غريبا ، اللهم فاقصم من حرمه ونفاه من مهاجره ، وحرم رسول الله (ص) .

فرفعنا أيدينا جميعا ، وقلنا : آمين •

فقدمت الشاة التي صنعت ، فقالت أنه أقسم عليكم أن لا تبرحوا ، حتى تنغدوا فتغدينا ، وارتحلنا ١ .

#### « رواية ثانية حول كيفية وفاته »

في تفسير علي بن إبراهيم في تتمة خبره في غروة تبوك :

(1) اعيًان الشيعة / ٣٧٢ نقلا عن الدرجات الرفيعة . و ٣٧٣ .

١٥٢ .....

فلما سيَّره عثمان الى الربذة ، كان له غنيمات يعيش هو وعياله منها، فأصابها داء يقال له النقاب، فماتت كلها • فأصاب أبا ذر وابنتــه الجوع ، فقالت ابنته :

أصابنا الجوع وبقينا ثلاثة أيام لم نأكل شيئا ا فقال لي أبي : يا بنية ، قومي بنا الى الرمل ، نطلب العبب ( نبت له حب ) فصرنا الى الرمل ، فلم نجد شيئا ، فجمع أبي رملا ، ووضع رأسه عليه ، ورأيت عينيه قد انقلبتا ، فبكيت ، فقلت له ، يا أبه كيف أصنع بك ، وأنا وحيدة ؟

فقال : يا بنيني لا تخافي ، فاني اذا مت ، جاءك من أهل العراق مسن يكفيك أمري ، فاني أخبرني حبيبي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في غزوة تبوك ، فقال لي : يا أبا ذر تعيش وحدك ، وتموت وحدك ، وتدخل الجنة وحدك ، يسعد بك أقوام من أهل العراق، يتولون غسلك ، وتجهيزك، ودفنك ، فاذا أنا مت فمدي الكساء على وجهي ، ثم اقعدي على طريسق العراق ، فاذا أقبل ركب ، فقومي اليهم وقولي :

قالت : فدخل اليه قوم من أهل الربذة ، فقالوا : يا أبا ذر ، ما تشتكي؟ قال : ذنوبي ! قالوا : فما تشتهي ؟ قال : رحمة ربي ! قالوا : هل لك بطبيب؟ قال : الطبيب أمرضني !!

قالت ابنته : فلما عاين ، سمعته يقول : مرحبا بحبيب أتى على فاقة ، لا أفلح من ندم 1 اللهم خنقني خناقك ، فوحقك إنك لتعلم أني أحب لقاءك . قالت ابنته : فلما مات ، مددت الكساء على وجهه ، ثسم قعدت على ابو ذر الففاري \_\_\_\_\_ ابو ذر الففاري \_\_\_\_\_ ابو ذر ، المعاري \_\_\_\_\_ ابو ذر ، طريق العراق ، فجاء نفر ، فقلت لهم : يــا معشر المسلمين ، هــذا أبو ذر ، صاحب رسول الله (ص) قد توفي .

فنزلوا ، ومشوا يبكون ، فجاؤا ، فغستملوه وكفتمنوه ودفنوه ، وكان فيهم الأشتر •

فروي انه قـــال : دفنته فــي حلَّة كانت معــي ، قيمتها أربعة آلاف درهم ١ ٠

(1) اعيان الشبيعة / ٣٧٢ نقلا عن الدرجات الرفيعة و ٣٧٣ .

## الفَصَ لَرْلَرْ النّبِي لَكُرَيْم (ص) • أبوذَرٌ على لِسَان النّبي لَكَرِيْم (ص) • بَينَ النّبي وَأَبِي ذَرٌ • أبوذَرٌ العَالِم • الزّاهيد المتعبّد • مِن فَضَائِلِه • مِن كَلَامه • وَصِفه لآخر الزِمَان

أبوذَرّ عَلى لِسَبَان النّبي الكَريام (ص)

نستعرض هنا ، ما جاء على لسان النبي (ص) بشأن هـــذا الصحابي الجليل من كلمات مضيئة هي بمثابة أوسمة منحها اياه النبي الكريم (ص) باستحقاق وجدارة ، ونقتصر هنا على ذكر الرواية بذلك، دون ذكر السند.

قال (ض) : ما أظلئت ِ الخضراء ، ولا أقلئت ِ الغُبَراء ُ من ذي لهجة أصدق ُ ، ولا أوفى من أبي ذر ، شبِبه ُ عيسى بن مريم •

وفي لفظ آخر : ما أظلَّت الخضراء ، ولا أقلَّت الغبراء على ذي لهجة، أصدق من أبي ذر ، من سرّه أن ينظر الى ز<sup>م</sup>هد عيسى بن مريم ، فلينظر الى أبي ذر •

من أحب ؓ أن ينظر َ الى المسيح عيسى بن مريم ، الى بــره وصدقه ، وجد ؓ ، فلينظر الى أبي ذر ٠

إن أبا ذر ليباري عيسى بن مريم في عبادته •

رحم الله أبا ذر ، يمشي وحده ، ويموت وحده ، ويبعث وحده •

إن الله عز وجل أمرني بحثب اربعة ، وأخبرني انبه يحبثهم : علي » ، وأبو ذر ، والمقداد وسلمان • ١٥٨ ......

عن أبي ذر قال ، قال رسول الله (ص) : يا أبا ذر ! كيف أنت اذا كنت في حثالة ؟ وُشبَّك بين أصابعه • قلت : يا رسول الله ! فما تأمرني ؟ قسال : إصبر • إصبر • إصبر • خالقوا الناس بأخلاقهم ، وخالفوهم في أعمالهم •

عن أبى ذر أيضا ، قال : بتينا أنا واقف مع رسول الله (ص) فقال لي : يا أبا ذر ، أنت رجل صالح ، وسيتصريبتك للاء بعدي ! قلت : في الله؟ قال : في الله • قلت : مرحبا بأمر الله •

عن أبي ذر قال : قال النبي (ص) : يا أبا ذر ! كيف أنت اذا كانت عليك أمراء يستأثرُون بالفيء ؟ قال : قلت : اذا ، والذي بعثك بالحــق ، أضرب ُ بسبفي حتى ألحق بَــك • فقال : أفلا أدلُّك على ما هو خير من ذلك ٢٠ إصبر حتى تلقاني •

<sup>(</sup>١) هذه الاحاديث اخذناها عن المستدرك ج ٣ ص ٣٤٣ و ٣٤٣ / وعن الغدير ج ٨ ص ٣١٢ الي ٣١٦ .

### بَيْنَ النّبي وَأبي ذَرّ

قال أبو ذر : ودخلت على رسول الله (ص) ، وهو في المجلس جالس وحده ، فاغتنمت خلوته !

فقال : يا أبا ذر ، إن للمسجد تحيَّّة ! قلت: وما تحيته يا رسول الله ٠؟ قال : ركعتان • فركعتهما • ثم التفت " اليه ، فقلت : يا رسول الله ، أي الاعمال أحب " الى الله جل " ثناؤه ؟

١٦٠ ------

قال : أية الكرسي ! ثم قال : يا أبا ذر ، مالسموات السبع في الكرسي إلا كحلقة ملقاة في أرض فلاة ! وفضل العرش على الكرسي ، كفضل الفلاة على تلك الحلقة .

> قلت : يا رسول الله ، كم النبيون ؟ قال : مائة ألف وأربعة وعشرون ألف نبي ! .....

- یعني : للعبادة .
- (٢) جُهد المقل : قدر ما يحتمله قليل المال .
  - (٣) للعتـق .

أبو ذر الفغاري\_\_\_\_\_

قال : نعم ا خلقه الله بيده ، ونفخ فيه من روحه • ثم قال : يا أبا ذر ا وأربعة من الأنبياء سريانيون • آدم ، وشيث ، وأخنوخ ( وهو إدريس ) وهو أول من خط بالقلم ، ونوح • وأربعة من الانبياء من العرب : هود ، وصالح ، وشعيب ، ونبيك محمد ( صلى الله عليه وآله وسلم ) • وأول نبي من بني اسرائيل : موسى ، وآخرهم : عيسى بينهما ستمائة نبي •

قلت : يا رسول الله ، كم أنزل الله من كتاب ؟

قال : مائة كتاب ، وأربعة كتب • أنــزل الله علــى شيث ، خمســين صحيفة • وعلى إدريس ثلاثين صحيفة ، وعلى ابراهيم ، عشرين صحيفة ، وانزل التوراة ، والانجيل ، والزبور ، والفرقان •

قال ، قلت : يا رسول الله ، فما كانت صُحْتُ ابراهيم ؟

قال : كانت أمثالا كلها ! وفيها : ــ أيُّها الملك ُ المتسلّط ، المبتلى ، المعرور • إني لم أبعثك لتجمع الدنيا بعضها الى بعض ، ولكن بعثتك لترد ّ دعوة المظلوم ، فاني لا أردّها ، وان كانت من كافر أو فاجر !! وفجوره على نفسه •

وكان فيها : على العاقل ـــ ما لم يكن مغلو با على عقله ـــ ان يكون له \* الجم الففير ، هنا : الكثير البركة . ١٦٢ ...... ابو ذر المغارى

ساعات ، ساعة يناجي فيها ربَّه ، وساعة يصرفها في صنع الله تعالى ، وساعة يحاسب فيها نفسه فيما قدّم وأخرَّ ، وساعة يخلو فيها لحاجته من الحلال في المطعم والمشرب • فانَّ هذه السناعة عـون لتلـك الساعات واستجمام للقلوب ، وتوديع لها ؟ وعلى العاقل أن يكون طالبا لثلاث : تزوّد لمعاد • أو مرمَّة لمعاش • أو لذة في غير محرّم • وعلـى العاقل ، أن يكـون بصيرا بزمانه ، مقبلا على شأنه ، حافظا للسانه • ومن حسب كلامه من عمله ، قلّ كلامه إلا فيما يعنيه •

> قلت : يا رسول الله ، ما كانت صحف موسى (ع) ؟ قال : كانت اعتبارا كلها !

عجباً لمن أيقن بالنار ، كيف يضحك ؟! عجباً لمن أيقن بالموت ، كيف يفرح !؟ عجباً لمن أبصر الدنيا ، وتقلُّثُبَها بأهلها حالا بعد حال ، ثم يطمئن اليها !؟ عجباً لمن أيقن بالحسنات غدا ، كيف لا يعمل !؟

قلت : يا رسول الله ، فهل في أيدينا مما أنزل الله عليك ، شيء مما كان في صحف ابراهيم ، وموسى ؟٠

قال : إقرأ يا أبا ذر : قد أفلَتَحَ من تَزكَنَّى ، وذكر إسم ربَّه فصلتَى ، بل " تُؤثرون الحياة الدُنيا • والآخرة خير وأبقى إنَّ هذا ( يعنسي ذكر هذه الأربع آيات ) لفي الصحف الأولى ، صُحَف ابراهيم وموسى •• قلت : يا رسول الله ، أوصني •

قال : أوصيك بتقوى الله ، فانها رأس أمر له كلته .

قلت : يا رسول الله : زدنى •

قال : عليك بتلاوة القرآن ، وذكر الله كثيرا ، فانه ذكر لـــك فــي السماء ، ونور لك في الأرض .

ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_\_ قلت : يا رسول الله ، زدنې . قال : عليك بالجهاد ، فانه رهبانية أمتى ! قلت : يا رسول الله (ص) ، زدني . قال : عليك بالصمت ، إلا من الخير ، فانه مطر درة للشيطان عنك ، وعون لك على أمر دينك • قلت : يا رسول الله ، زدني . قال : إيتاك وكشرة الضيحك ، فانه يميت القلب ، ويكذهب بنور الوجه • قلت : يا رسول الله ، زدني . قال : انظر ( الي ) من هو تحتك ، ولا تنظر الي من هو فوقك ، فانه أجدر أن لا تزدري نعمة الله عليك • قلت : يا رسول الله ، زدني . قال : صِلْ قرابتــ وإن قطعــوك ، وأحبّ المساكين وأكشـر مجالستهم • قلت : يا رسول الله ، زدني . قال : قل الحق ، وإن كان عليك مر ٢ قلت : يا رسول الله ، زدني • قال : لا تنخف في الله لومة لائم • قلت : يا رسول الله زدني • قال : يا أبا ذر ، لير دائد عن الناس ما تعرف من نفسك ، ولا تجد

١٦٤ \_\_\_\_\_ ابو ذر الغفاري \_\_\_\_\_

عليهم فيما يأتي ، فكفى بالرجل عيباً أن يعرف من الناس ما يجهل من نفسه ، ويجد عليهم فيما يأتي •

قال : ثم ضرب بيده على صدري ، وقال : يا أبا ذر ، لا عقل كالتدبير، ولا ورع كالكف" ، ولا حسَّ كحُسن الخلق ١ •

(1) تنبيه الخواطر - ٣١٤/٢ الى ٣١٦ / ومعاني الاخبار ٣٣٣ الى ٣٣٥ .
 وقد وجدت بعضا من مقاطع هذا الحواد في الكامل ١/ص٤٧-.٦-.١٢٤

### أبوذر العالم

نكتفي هنا بعرض لما قيل وكتب حول علم أبي ذر (رُضٍ) فان في ذلك صورة واضحة عما يتمتع به هذا الصحابي الجليل من العلم والفضل •

قال أمير المؤمنين علي (ع) : وعى علماً عُجز فيه ، وكان شحيحا حريصا على دينه ، حريصا على العلم ، وكان يكثر السؤال ، فيعطى ويمنع ، أما أن قد ملىء له في وعائمه حتى امتلاً .

وقال أبو نعيم في الحلية : أول من تكلم في علم البقاء والفناء ، وثبت على المشقة والعناء وحفظ العهود والوصايا ، وصبر على المحكن والرزايا. الى أن قال : أبو ذر الغفاري رضي الله عنه خدم الرسول وتعلم الاصول ، رنبذ الفتضول .

وقال ابن حجر في الإصابة : كان يوازي ابن مسعود في العلم ١٠

وجاء في كتاب فنون الاسلام ، في أول من جمع حديثا الى مثله في باب واحد ، وعنوان واحد من الصحابة الشيعة ، وهم : أبو عبدالله سلمان الفارسي. وأبو ذر الغفاري (رض) وقد نص على ذلك ، رشيد الدين بن شهر اشوب في كتابه : معالم علماء الشيعة ، وذكر الشيخ أبسو جعفر الطوسي (1) الفدير ١١/٨ – ٣١٢ . ١٦٦ ...... ابو ذر الغفاري \_\_

(1) كتاب الشيعة وفنون الاسلام / ٣١ .

۲) رجال بحر العلوم ۲/۱۵۱ .

شيخ الشيعة ، والشيخ أبو العباس النجاشي في كتابيهما ، في فهرست اسماء المصنفين من الشيعة ، مصنفا لأبي عبدالله سلمان الفارسي ، ومصنفا لأبي ذر العفاري ، وأوصلا اسنادهما الى رواية كتاب سلمان ، وكتاب أبي ذر ، وكتاب سلمان : كتـاب حديث الجاثليق ، وكتاب أبـي ذر : كتـاب كالخطبة ، يشرح فيه الامور بعد رسول الله (ص) الخ<sup>١</sup> .

وقد ذكر بعض الاعلام : « أنه كان بينه وبين عثمان مشاجرة في مسألة من مسائل الزكاة ، فتحاكما عند رسول الله (ص) فحكم لأبسي ذر علسى عثمان ٢ ) ٠

الزاهيد المتعتبد

في حلية الاولياء بسنده عن أبي ذر ، قال : والله لو تعلمون ما أعلم ، ما انبسطتم الى نسائكم ، ولا تقاررتهم على فرشكم ، والله لوددت أن الله عز وجل خلقني ، يوم خلقني – شجرة تُعضد ، ويؤكل ثمرها •

وروى الصدوق في الخصال بسنده ، عــن الصادق (ع) عــن أبيه قال :

بكى أبو ذر من خشية الله عز وجل ، حتى اشتكى بصره ! فقيل له : يا أبا ذر ! لو دعوت الله أن يشفي بصرك !؟ فقال : اني عنه لمشغول ! وما هو من أكبر همي • قالوا : وما يشغلك ؟ قال : العظيمتان ! الجنة والنار ا!•

قال أبو ذر : من جزى الله عنه الدنيا خيرا ! فجزاها الله عني مذمة ، بعد رغيفي شعير ، أتغدى بأحدهما ، وأتعشى بالآخر، وبعد شملتي° صوف، أتتزر باحداهما ، وأرتدي بالأخرى •

وقال : كان قوتي على عهد رسول الله من تمر ، فلست بزائــد عليه حتى ألقى الله ! عن عيسى بن عميلة الفزاري قال : أخبرني من رأى أبا ذر يحلب غنيمة له ، فيبدأ بجيرانه وأضيافه قبل نفسه ، ولقد رأيته ليلة حلب حتى ما بقي في ضروع غنمه شيء ، إلا مكرم وقرَّب اليهم تمرأ ، وهو يسير ، ثم تعذر اليهم وقال : لو كان عندنا ما هو أفضل من هذا ، لجننا به إ وما رأيته ذاق تلك الليلة شيئاً .

.

وقيل له : ألا تتتخذ ضيعة ، كما إتتخذ فلان وفلان ا

قال : وما أصنع ، بأن أكون أميرا ؟ وانما يكفيني كل يوم شربه ماء أو لبن ، وفي الجمعة قفيز من قمح •

وكان يقول : يولدون للموت ، ويعمرون للخراب ، ويجرصون على ما يفنى ، ويتركون ما يبقى ألا حبذا المكروهان : الموت ، والفقـر ( في سبيل الله ) .

عن ابي جعفر (ع) قال : أتى أبا ذر رجل يبشره بغنم له قد ولدت • فقال : يا أبا ذر ا أبشر فقد ولدت غنمك ، وكثرت ا

فقال : ما يسرّني كثرتها ، وما أحب ذلك ! فما قلّ وكفى ، أحب اليّ مما كنثر وألهى ! اني سمعت رسول الله (ص) يقول : على حافتيّ الصراط يوم القيامة : الرحم ، والامانة ، فاذا مرّ عليه الوصول للرحم ، المؤدي للأمانة ، لم يتكفأ به في النار .

وقيل له عند الموت : يا أبا ذر ، ما لك ٢٠ قال : عملي ! قالوا : إنا نسألك عن الذهب والفضة ٠! قال : ما أصبح ، فلا أمسى ، وما أمسى فلا أصبح ، لنسا كندوج \* (١) هذا الفصل اخذناه من أعيان الشيعة ١٦ ص ٣٣٦ الى ٣٣١ . \* الكندوج : لفظ معرب، معناه : الخزانة . أبو ذر الففاري

ندع فيه خير متاعنا ، سمعت حبيبي رسول الله صلى الله عليه وآله يقول : كندوج المرء ، قبره <sup>١</sup> .

وفي حلية الأولياء ، بسنده ، عن محمد بن سيرين ، قال :

« بلغ الحارث ( رجلا كان بالشام ) أن أبا ذر به عوز ، فبعث اليـــه بثلاثمائة دينار •

فقال : ما وجد عبدا لله تعالى هو أهون عليه مني ؟ سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول : ( من سأل ، وله أربعون ، فقد ألحف ! ) ولآل أبي ذر أربعون درهما ، وأربعون شاة .

من فضائله

ما روي عن أبي عبدالله الصادق (عليه السلام) قال : دخل أبو ذر علمى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ومعمه جبرئيل ، فقال جبرئيل : من هذا يا رسول الله ؟ قال : أبو ذر • قال : أما انه في السماء أعرف منه في الارض ، وسلمه عن كلمات

يقولهن اذا أصبح ، قال : فقال : يا أبا ذر ، كلمات تقولهن اذا أصبحت ، فما هن؟؟

قال : أقول ، يا رسول الله : ( اللهــم انــي أسألك الايمان بــك ، والتصديق بنبيك ، والعافية من جميع البلايا ، والشكر على العافية ، والغنى عن شرار الناس ٢ ) •

- (۱) معجم رجال الحديث ١٧١/٤ .
  - (٢) نفس المصدر ٢/١٦٨ .

١٧٠ .....

مِن كَلاَمه

روي عن أبي جعفر ( الباقر ) عليه السلام قال :

قام أبو ذر رضي الله عنه ، بباب الكعبة ، فقال : أنا جندب بن جنادة الغفاري ، هلموا الى أخ ناصح شفيق .

فاكتنفه الناس ، فقالوا : قد دعوتنا ، فانصح لنا •

قال : لو أن أحدكم أراد سفرا ، لأعدَّ فيه من الزاد ما يصلحه ، فما لكم لا تزودون لطريق القيامة ، وما يصلحكم فيه ؟ تار ا مكن سر تران اله ؟

قالوا : کیف تتزو د لذلك ؟

فقال : يحج الرجل حجة لعظام الامور ، ويصوم يوما شديد الحر" ليوم النشور ، ويصلي ركعتين في سواد الليل لوحشة القبور • ويتصدق بصدقة على مسكين لنجاة من يوم عسير •

يا ابن آدم ! اجعل الدنيا مجلسين ، مجلساً في طلب الحلال ، ومجلساً للآخرة ، ولا تزد الثالث ، فانه لا ينفعك . واجعل الكــلام كلمتين ، كلمة للآخرة ، وكلمة في إلتماس الحلال، والثالثة تضر "ك. واجعل مالك درهمين، درهماً تنفقه على عيالك ، ودرهماً لآخرتك ، والثالث لا ينفعك . واجعل الدنيا ساعة من ساعتين ، ساعة مضت بما فيها ، فلست قادراً على ردّها ، وساعة آتية لست على ثقة من ادراكها ، والساعة التي أمت فيها ساعة عملك، فاجتهد فيها لنفسك ، وإصبر فيها عن معاصبي ربِّتك ! فان لـــم تفعل ، فقد هلكت !•

ثم قال : قتلني هم يوم لا أدركه · • وعن أبي عبدالله الصادق ، عن أبيه – عليهما السلام – أنه قال :

في خطبة أبي ذر : يا مبتغي العلم، لا يشغلك أهل ولا مال عن نفسك. أنت يوم تفارقهم كضيف بت<sup>®</sup> فيهم ثم غدوت الى غيرهم • الدنيا والآخرة كمنزل تحولت منه الى غيره • وما بين البعث والموت ، إلا كنومة نمتها ، ثم استيقضت منها •

يا جاهل العلم تعلُّم ، فانَ قلباً ليس فيه شرف العلم ، كالبيت الخراب الذي لا عامر له •

وعن أبي جعفر الباقر عليه السلام ، عن أبي ذر قال :

يا باغي العلم ، قدّم لمقامك بين يدي الله ، فانك مرتهن بعملك ، كما تدين تـُدان •

يا باغي العلم ، صلِّ قبل أن لا تقدر على ليل ولا نهار تصلي فيه ! إنما مَــَثلُ الصلاة لصاحبها ، كمثل رجل دخل على ذي سلطان فأنصت له حتى فرغ من حاجته • وكذا المرء المسلم باذن الله عزَّ وجلّ ، ما دام في الصلاة، لم يزل الله عز وجل ينظر اليه حتى يفرغ من صلاته •

يا باغي العلم ، تصدّق من قبل أن لا تتعطى شيئًا ، ولا جميعه ، إنما مـَثلُ الصدقة لصاحبها ، مـَثلُ رجل طلبه قوم بدم ، فقال لهم · لا تقتلوني،

(۱) تنبيه الخواطر ۲/۲۷۶ .

(17)

إضربوا الي ؓ أخلا أسعى في رجالكم ! كذلك المرء المسلم باذن الله ، كلما تصدق بصدقة ، حل ؓ بها عقدة من رقبته ، حتى يتوفى الله ،عز وجل أقواماً وهو عنهم راض ، ومن رضي الله عز وجل عنه ، فقد أمن من النار •

يا باغي العلم ، إن هذا اللسان مفتاح خير ، ومفتاح شر ، فاختم على فمك كما تختم على ذكمبك وعلى ورقيك •

يا باغي العلم ، إن هذه الأمثال ضربها الله عز وجل للناس ، وما يعقلها إلا العالمون ( ١٠

(۱) تنبيه الخواطر ـــ ۳۱٦/۲ .

### وتصفه لأخد الزمان

في حلية الأولياء ، بسنده عن أبي ذر ، قال : ليأتين عليكم زمان ، يغبط الرجل فيه بخفة الحاذ بج كما يغبط اليوم فيكم أبو عشرة •

وروى الحاكم في المستدرك ، بسنده •• عن أبي ذر ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال :

« اذا اقترب الزمان ، كثر لبس الطيالسة ، وكثرت التجارة ، وكثر المال ، وعنظتم رب" المال بماله ، وكثرت الفاحشة ، وكانت إمارة الصبيان ، وكثر النساء ، وجار السلطان ، وطنفتف في المكيال والميزان ، ويربي الرجل جرو كلب ، خير له من أن يربي ولدا له ! ولا يتو تقرّ كبير ، ولا يترحم صغير ، ويكثر أولاد الزنا ، حتى أن الرجل ليغشى المرأة على قارعة الطريق، فيقو لأمثلهم في ذلك الزمان : لو اعتزلتما عن الطريق !!

ويلبسون جلود الضأن على قلوب الذئاب ، أمثلهم في ذلك الزمان ، المُداهن ١٠ » ١

- \* الحاذ : الظهر . كنى به عن قلة المال والولد .
  - (۱) أعيان الشبيعة ٦٩/١٦ ط الأولى .

# الفعث للخنايس

وَصَيّة النبيّلُأعظم صَلّىلله عَليه وَآلدوَسَكّم لأبي ذرّ الغفاري رَضِيَ لِللهُ عَنه

ذكرناها بطولها ، وتمامها لما تشتمل عليه من غرر الحكم النبوية ، وهي بذاتها تصلح لأن تدرس بشكسل مستقل ، لكن السرعة في انجاز هذا الكتاب حالت دون ذلك ، وقد نقلتها عن كتاب ( تنبيه الخواطر ) للأمير الزاهد ، أبي

الحسبن ورام ابن أبي فراس المالكي • راجع ص ٣٠٠ الى ص ٣١٤ الجزء الثاني • اسال الله سبحانه أن ينفعنا بها •

وَصَيَّة النبيَّالأعظم صَلَّى لله عَليه وَٱلدوَسَمَّ لأبي ذَرّ الغفاري رَضِيَ لِلله عَنه

في مجموعة ورام ( تنبيه الخواطر ) : أبو حرب ابن أبي الأسود الدؤلي ، عن أبيه قـــال : قدمت الربذة ، فدخلت على أبي ذر جندب بن جنادة ، فحدثني أبو ذر فقال :

دخلت ذات يوم في صدر نهاره على رسول الله (ص) فسي مسجده ، فلم أرّ في المسجد أحداً من الناس إلا رسول الله (ص)وعليّ (ع) السى جانبه جالس ، فاغتنمت خلوة المسجد ، فقلت : يا رسول الله ، بأبي أنت وأمي ، أوصني بوصية ينفعني الله بها .

فقال (ص) : نعم وأكرم بك يا أبا ذر ، إنك منتا أهــل البيت ، وإني موصيك بوصية ، فاحفظها ، فانها جامعة لطرق الخير ، وسُبُله ، فانك إن تحفظها ، كان لك بها كَـِفل ۞ •

يا أبا ذر : أعبد الله كأنك تسراه • فان كنت لا تراه ، فانه عسز ً وجل يراك ، واعلم أن أول عبادة الله المعرفة به • إنه الأول قسبل كل شيء ، فسلا تنبله ، والفرد ،فلاثاني معه ، والباقي لا السى غاية ، فاطر السموات والأرض وما فيهما ، وما بينهما من شيء ، وهو اللطيف الخبير • وهو على

بهد الكفل : الحظ والنصيب ، أو ما يحفظ به الانسان .

١٧٨ ...... ابو ذر الغفاري .....

كل شيء قدير • ثم الإيمان بي ، والإقرار بأنَّ الله عزّ وجــل أرسلني الى كافة الناس ، بشيرا ونذيرا ، وداعيا الى الله باذنه وسراجا منيرا ، ثم أحـِبَّ أهل بيتي الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا •

واعلم يا أبا ذر : أن" الله جعل أهل بيتي كسفينة النجاة في قوم نوح، من ركبها نجى ، ومن رنخيب عنها غرّق ، ومثل باب حيطتة فسي بنسي اسرائيل ، من دخله كان آمنًا .

يا أبا ذر : احفظ ما أوصيك به ، تكن سعيداً في الدنيا والآخرة • يا أبا ذر : نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس ، الصحة والفراغ •

يا أبا ذر : إغتنم خمساً قبل خمس : شبابك قبل هرَ مَكٍ ، وصحتك قبل ستقتميك وغينتاك قبل فقرك ، وفراغك قبل شغلك ، وحياتك قبسل موتك .

يا أبا ذر : إي**َّاك** والتسويف بأمكك ، فانك بيومك ، ولست َ بما بعده ، فان يكن غد لك ، فكن في الغد كَما كنت في اليوم ، فان لم يكن غد لك ، لم تندم على ما فرَّطت في اليوم .

يا أيا ذر : كم من مستقبل يوماً لا يستكمله ، ومنتظر غداً لا يبلغه .

يا أبا ذر : لو نظرت الى الأجل ومسيره ، لأبغضت الامل وغروره •

يا أبا ذر : كن في الدنيا كأنك غريب ، أو كعابر سبيل ، وعـُد ّ نفسك في أهل القبور •

يا أبا ذر : اذا أصبحت ، فلا تحدَّث نفسك بالمساء ، واذا أمسيت فلا تحدَّث نفسك بالصباح ، وخذ من صحتك قـَبل ستقـَمـك ، ومن حياتك قبل موتك ، فانك لا تدري ما اسمك غدا . \_\_\_\_\_ابو ذر الغفاري\_\_\_\_\_

يا أبا ذر : إيتاك أن تدركك الصرعة عند الغرّة ، فلا تُمَكّن مسن الرجعة ، ولا يَحمدُك من خلَّفت بما تركت َ ، وَلَا يَعذُرك مسن تُقدِم ُ عليه بما به اشتغلت َ .

يا أبا ذر : ما رأيت كالنار نام هاربتها ، ولا كالجنة نام طالبها • يا أبا ذر : كن على عمرك أشح منك على درهمك ودينارك •

ياً أبا ذر : هل ينتظر أحدكم إلا غـنى مطغيا ، أو فقرا منسيا ، أو مرضا مزمناً أو هرماً مفنياً ، أو موتا مجهزاً ، أو الدجَّال فانه شر غائب ينتظر ، أو الساعة ، والساعة أدهى وأمر •

يا أبا ذر : ان شرَّ الناس عند الله عز وجل يوم القيامة ، عالم لا ينتفع بعلمه ، ومن طلب علماً ليصِرف به وجوه الناس اليه لم يجد ريح الجنة •

يا أبا ذر: من ابتغى العلم ليخدع به الناس ، لم يجد ريح الجنة •

يا أبا ذر : اذا سئلتعن علم لا تعلمه ، فقل : لا أعلمه ، تنج ُ من نبعته، ولا تفت الناس بما لا علم لك به ، تنج من عذاب يوم القيامة .

يا أبا ذر : تطلَّع قوم من أهل الجنة الى قوم من النار ، فيقولون : ما أدخلكم النار ؟ وإنما دخلنا الجنة بفضل تأديبكم وتعليمكم ! فيقولون : إنا كنا نأمر بالمعروف ولا نفعله ٠٠

يا أبا ذر : إن حقوق الله أعظم من أن يقوم بها العباد ، وان نعم الله عز وجل أكثر من أن يحصيها العباد ، ولكن أمسوا تائبين وأصبحوا تائبين •

يا أبا ذر : إنكم في ممرِّ الليل والنهار في آجال منقوصة ، وأعمال محفوظة ، والموت يأتي بغتة ، فمن يزرع خيرا يوشك أن يحصد زرعه ، ومن يزرع شرا ، يوشك أن يحصد اندامة ، ولكل زارع ما زرع • يا أبا ذر : لا يسبق الميء بحظه ، ولا يُدرك حريص ما لم يقدر له ، ومن أعطى خطرا ، فالله عز وجل أعطاه ، ومن وقى شرا فالله عز وجل وقاه . يا أبا ذر : المتقون سادة ، والفقهاء قادة ، ومجالستهم زيادة .

یا آبا ذر : إن المؤمن لیری ذنبه کانه تحت صخرة ، یخاف أن تقع علیه، والکافر یری ذنبه کانه ذباب مر ؓ علی أنفه ۰

يا أبا ذر : إن الله تبارك وتعالى اذا أراد بعبد خيراً جعل الذنوب بين عينيه مُمَتَّلة • والإثم عليه ثقيلا وبيلا • واذا أراد الله بعبده شراً أنساه ذنوبه •

يا أبا ذر : لا تنظر الى صبغتر الخطيئة ، ولكن انظر الى من عصيت •

يا أبا ذر : إنَّ نفس المؤمن أشدَّ تقلَّباً من الخطيئة ، مـــن العصفور حين يقذف به في شَرَكَبِه .

يا أبا ذر : من وافق قوله فعله ، فذلك الذي أصاب حظه ، ومن خالف قوله فعله فانما يوبِّخ نفسه .

يا أبا ذر : إن الرجل ليُتحرَّم الرزق بالذنب يصيبه •

یا آبا ذر : إنك اذا طلبت شیئا من الدنیا ، وابتغیته ، وعسِر علیك ، قان لك على كل حال حسنة •

يا أبا ذر : لا تنطق فيما لا يعنيك ، فانك لست منه في شيء ، واخزرِن لـِسانك كما تخزرِن رزقك .

يا أبا ذر : إن الله جل ثناؤه ليدخل ُ قوماً الجنة فيعطيهم ، حتى تنتهي أمانيهم • وفوقهم قوم فسي الدرجات العلسى فاذا نظروا اليهسم عرفوهم فيقولون : ربنا اخواننا كنا معهم في الدنيا ، فسَبِم َ فضَّلتهم علينا ؟ فيقال : هيهات ، انهم كانوا يجوعون حسين تشبعون ، ويضمئون حسين تروون ، أبق ذر الغفاري\_\_\_\_\_

ويقومون حين تنامون، ويُشخصون احين تخفيضتُون .

يا أبا ذر : ان الله تعالى مجعل قرَّة عيني في الصلاة ، وحبَّبَها الي ّ كما حبَّب الى الجائع الطعام والى الظمآن الماء • وإن الجائع اذا أكل الطعام شبع ، واذا شرب ر<sup>م</sup>وي ، وأنا لا أشبع من الصلاة •

يا أبا ذر : ان الله تعالى بعث عيسى ابن مريم (ع) بالرهبانية ، وبتُعثت ُ بالحنيفية السمحة ، وحبَّب َ الـي ّ النساء والطيب وجعـل فـي الصلاة قرة عيني •

يا أبا ذر : أيما رجل تطوع في كل يــوم اثنتي عشرة ركعــة سوى المكتوبة ، كان له حقاً واجباً بيت في الجنة •

يا أبا ذر : صلاة في مسجدي هذا تحدل ألف صلاة في غيره مسن المساجد ، إلا المسجد الحرام ، وصلاة في المسجد الحرام تعدل مائة ألف صلاة في غيره • وأفضل من هذا كله صلاة يصليها الرجل فسي بيته حيث لا يراه إلا الله عز وجل يطلب بها وجه الله عز وجل •

يا أبا ذر : ما دمت في الصلاة ، فانك تقرع باب الملك ، ومن يُكثر قرع باب الملك فانه يُفتح له •

يا أبا ذر : ما من مؤمن يقوم للصلاة إلا تناثر عليه البـرّ ما بينه وبين العرش ، وو كمّل به ملك ينادي ، يا ابن آدم : لو تعلم ما لك فــي صلاتك ومن تناجى ، ما سئمت ولا النفت .

يا أبا ذر : طوبى لأصحاب الألوية يوم القيامة ، يحملونها فيسبقون

(۱) يمكن أن يكون المقصود بالأشخاص : جشوبة العيش ، في قبال الخفض،
 وهو سهولة العيش، ويحتمل أن يراد بالأشخاص هذا عدم الاستقرار ،
 في قبال الخفض وهو الإقامة في المكان .

١٨٢ \_\_\_\_\_ ١٨٢ \_\_\_\_\_ ١٨٢

الناس الى الجنة ، ألا وهم السابقون الى المساجد ، بالأسحار وغيرها •

يا أبا ذر : لا تجعل بيتك قبراً ، واجعل فيه من صلاتك ما تضيء لك قبرك •

يا أبا ذر : الصلاة عـماد الدين ، واللسـان أكبـر ، والصدقة تمحو الخطيئة ، واللسان أكبر <sup>( )</sup>

يا أيا ذر : الدرجة في الجنة فوق الدرجة ، كما بين السماء والأرض . وان العبد ليرفكم بصره فيلمع له نور يكاد يخطف بصر ، ، فيفزع لذلك فيقول : ما هذا ؟ فيقال : هذا نور أخيك المؤمن ا فيقول : أخي فلان كناً نعمل جميعاً في الدنيا ، وقد فتُضطّل علي هكذا ؟ فيقال : إنه كان أفضل منك عملا ، ثم يتُجعل في قلبه الرضا حتى يرضى .

يا أبا ذر : الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر ، وما أصبح فيها مؤمن إلا وهو حزين ! فكيف لا يحزن ، وقد أوعد الله أنه وارد جهنم ، ولم يعده أنه صادر منها ، وليلقين أمراضاً ومصيبات وأموراً تغيضه ، وليتظلمن ً فلا ينتصر ، يبتاي ثواباً من الله ، فما يزال فيها حزيناً حتى يفارقها ، فاذا فارقها أفضى الى الراحة والكرامة .

يا أبا ذر : ما عُبْدِ الله على مثل طول الحزن .

يا أبا ذر : من أوتي من العلم ما لا يعمل به ، لحقيق أن يكون أوتي علماً لا ينفعه الله به ، لأن الله عز وجل نعت العلماء فقال : إن التَّذين أو تُوا العلم مين قنبله إذا يُتلمى عليهم يتخر ون للأذقان سجّداً ويقولون : سُبُحان ربّنا إن كان وعد ربّنا لمعتولاً ، ويتخرّون للأذقان يبَكرون •

 (۱) ربما يكون المقصود باللسان هنا : الكلام الذي ينفع الناس ، كالوعظ والارشاد والتعليم . ابو در الغفاري.....

يا أبا ذر : من استطاع أن يبكي ، فليَـبَكَ ، ومن لم يستطع فليـُشعرِ قلبه الحزن َ وليتباك َ ، إن القلب القاسي بعيد مَن الله ولكن لا يشعرون •

يا أبا ذر : ما مرن خطيب يخطب إلا عرضت عليه خطبته يوم القيامة ، وما أراد بها •

يا أبا ذر : إنَّ فضل الصلاة النافلة في السِّر على العلانية ، كفضل الفريضة على النافلة .

يا أبا ذر : ما يتقرّب العبد ُ الى الله بشمي، ، أفضل مــن المـجود الحفيِّ •

يا أبا ذر : أذكر الله ذكراً خاملا ! قلت ُ : يا رسول الله وما الخامل ؟ قال : الذكر الخفي ٠

يا أبا ذر : يقول الله تعالى : لا أجمع ً على عبدي خوفين ، ولا أجمع له أمنين فاذا أمنني في الدنيا ، أخفتُه في الآخرة ، واذا خافنني في الدنيا، أمـّنته يوم القيامة •

يا أبا ذر : لو أن رجلا كان له عمل سبعين نبياً لاحتقره وخشي أن لا ينجو من شر يوم القيامة •

يا أبا ذر : إن الرجل لتتُعرض عليه ذنويه يوم القيامة ، فيقول : أمــًا اني كنت منك مشفقاً ، فيتغفر له ٠

يا باأ ذر : إن الرجل ليعمل ُ الحسنة، فيتكل عليها، ويعمل المحقَّرات ُ فيأتي الله وهو من الاشقياء ، وإن الرجل ليعمــل السيئة ، فيفرق <sup>٢</sup> منها ، فيأتي الله آمنا يوم القيامة .

- (١) صغائر اللنوب .
  - (۲) يخاف .

ابو ذر الغفاري \_\_\_\_

۱۸٤

يا أبا ذر : إن العبد ليذنب فيدخل بذنبه ذلك الجنة ! قلت : وكيف ذلك بأبي أنت وأمي يا رسول الله ؟ قال : يكون ذلك الذنب نصب عينيه تائباً منه ، فاراً الى الله عز وجل حتى يدخل الجنة .

يا أبا ذر : ان الكيِّس من الناس مـــن دان نفسه ، وعمــل لمــا بعد َ الموت ، والعاجز َ من أتبَع نفسه هواها ، وتمنى على الله عز وجل الأماني •

يا أبا ذر : إن الله عز وجل أول شيء يرفع مـــن هذه الأمة ، الأمانة والخشوع ، حتى لا تكاد ترى خاشعاً .

يا أبا ذر : والذي نفس محمد بيده ، لو أن الدنيا كانت تعدل عند الله جُناح بعوضة ، ما سقى الفاجر منها شربة ماء .

يا أبا ذر : إن الدنيا ملعونة • ملعون ما فيها ، إلا ما ايتغي بـــه وجه الله •

يا أبا ذر : ما من شيء ابغض الى الله من الدنيا ، خلقها ثم أعرض عنها، ولم ينظر اليها ولا ينظر اليها حتى تقوم الساعة ، وما من شيء أحب الى الله عز وجل من ايمان به ، وترك ما أمر أن يترك •

يا أبا ذر : إن الله جل ثناؤه أوحى الى أخي عيسى (ع) : يا عيسى لا تحب الدنيا ، فاني لست أحبُّها ، وأحبَّ الآخرة فانها هي دار المعاد •

يا أبا ذر : إن جبرئيل (ع) أتاني بخزائن الدنيا على بغلة شهباء ، فقال لي : يا محمد هذه خزائن الدنيا ، ولا ينقصك من حظك عند ربتك ا قال : فقلت : حبيبي جبرئيل ، لا حاجة لي فيها • اذا جعت سألت ربسي • واذا شبعت شكرته •

يا أبا ذر : اذا أراد الله بعبد خيراً فقتمه في الدين • وزهتده في الدنيا، وبصّره بعيوب نفسه • ابو ذر الفغاري\_\_\_\_\_ ابو ذر الفغاري\_\_\_\_\_

يا أبا ذر : ما ز َهـِد عبد في الدنيا إلا أثبت الله الحكمة فــي قلبه ، وأنطَـق بها لسانه وبصَّرَه عيوب الدنيا ، ودائها ودوائها ، وأخرجه منهـــا سالما الى دار السلام •

يا أبا ذر : اذا رأيت أخاك قد زهد في الدنيا ، فاستمع منه ، فانه يلقي اليك الحكمة • فقلت : يا رسول الله ، من أزهد الناس ؟ قال : من لم ينس المقابر والبلى وتر °ك ما يفنى لما يبقى ، ومن لم يعد عداً من أيامــه ، وعد ً نفسه في الموتى •

يا أبا ذر : ان الله لم يوح الي أن إجمع المال • ولكن أوحى الي : أن سبتح بحمد ربك ، وكن من الساجدين ، واعبد ربَّك حتى يأتيك اليقين •

يا أبا ذر : إني ألبس الغليظ ، وأجلس على الأرض ، وألعق أصابعي ، وأركب ُ الحمار بغير سرج ، وأرد ُف خلفي ، فمن رغب عن سنتي ، فليس مني •

يا أبا ذر : حُبّ المسال والشرف ، أذهب لدين الرجل مسن ذئبين ضاريين في زريبة الغنم ، فأغارا فيها حتى أصبحا : فماذا أبقيا منها ؟ قال : قلت: يا رسول الله : الخائفون الخاضعون المتواضعون الذاكرون الله كثيراً، يسبقون الناس الى الجنة ؟ فقال : لا ، ولكن فقراء المؤمنين ، فانهم يأتون فيتخطون رقاب الناس الى الجنة ، فيقول لهم خزنة الجنة : كما أتنم ، حتى تحاسبوا ؟ فيقولون : بم من نتحاسب ؟ فو الله ، ما ملكنا فنجود ، أو نعدل ا ولا أفيض علينا ، فنقبض أو نبستط ، وكنا نعبد ربتنا حتى أتانا اليقين.

يا أبا ذر : الدنيا مشغلة للقلب والبدن ، وانَّ الله عز وجل يستَّل أهل الدنيا عما نعموا في حلالها ، فكيف بما تنعَموا في حرامها • ١٨٦ .....

يا أبا ذر : إني قد سألت الله عـز وجل أن يجعل رزق مـن أحبَّني الكنفاف ، ويعطي من يبغضني كثرة المال والولد .

يا أبا ذر : طوبى للزاهدين في الدنيا ، والراغبين في الآخرة ، الذين اتخذوا أرض الله بساطاً ، وترابها فراشاً ، ومائها طيباً ، واتخذوا الكتاب شعاراً ، والدعاء لله عز وجل دثاراً ، وقرضوا الدنيا قرضاً •

يا أبا ذر : حتر ْتْ ١ الآخرة العمل ُ الصالح ، وحتر ْتْ الدنيا ، المال والبنون •

يا أبا ذر : إن ربي تبارك وتعالى أخبرني ، فقال : وعزتي وجلالي ما أدرك العابدون درك البكاء عندي شيئا ، واني لأبنين لهم فسي الرفيق الأعلى قصراً لا يشركهم فيه ! قال ، قلت : يسا رسول الله ، أي المؤمنين أكيس ؟ قال : أكثرهم للموت ذكرا ، وأحسنهم له استعدادا .

يا أبا ذر : اذا دخل النور القلب ، انفسح القلب ، واستوسع ، قلت : فما علاقة ذلك ؟ بأبي أنت وأمي يا رسول الله ؟ قال : الإنابة الى دار الخلود، والتجافي عن دار الغرور ، والاستعداد للموت قبل نزوله .

يا أبا ذر : إتق الله ، ولا تثر الناس أنــك تخشى الله ، فيكرموك وقلبتُك فاجر •

يا أبا ذر : ليكن لك في كلِّ شيء نيَّة ، حتى في الأكل والنوم •

يا أبا ذر : ليعظم جلال الله في صدرك ، فلا تذكره كما يذكره الجاهل عند الكلب : اللهم إخزره ، وعند الخنزير اللهم إخزره •

(1) الحرث : ما يكسبه الانسان .

ابو ذر الففاري

يا أبا ذر : ان لله ملائكة قياماً في خيفت لا يرفعون رؤوسهم حتى يُنفخ في الصُور النفخة الأخيرة ، فيقولون جميعاً : سبحانك وبحمدك ما عبدناك كما ينبغي لك أن تتعبد ، فلو كان لرجل عمل سبعين صدّيقاً ، لإستقل عمله من شدة ما يكرى يومئذ ، ولو أن دلواً صُبّ منغسلين في مطلع الشمس ، لغلت منه جماجم من في مغربها ، ولو ز فرت جهنم زفرة لم يبق ملك مقرب ، ولا نبي مرسل إلا خرّ جائياً لركبتيه يقول : يا ربّ نفسي نفسي حتى ينسى إبراهيم إسحاق ، يقول : يا رب أنا خليلك ، فلا تنسني .

يا أبا ذر : لو أن امرأة من نساء أهل الجنة إط<sup>ع</sup>لعت من سماء الدنيا في ليلة ظلماء ، لأضاءت لها الارض كما تضيء ليلـــة البـــدر ، ولو َجد ريح ُ نشر ِها جميع أهل الارض ، ولو أن َّ ثوباً من ثياب أهل الجنة نشِر اليوم في الدنيا ، لصعرِق من ينظر اليه ، وما حملته أبصارهم •

يا أبا ذر : اخفض صوتك عند الجنائز وعند القتال وعند القرآن .

يا أبا ذر : اذا اتبعت جنازة فليكن عملك فيهـا التفكر والخشوع ، وإعلم أنك لاحق به •

يا أبا ذر : إعلم أن كل شيء اذا فسد ، فالملح دواؤه ، واذا فسد الملح فليس له دواء ( • وإعلم ان فيكم ختلقين : الضحك من غير عجب ، والكسل من غير سهر •

(۱) يشير فيها (ص) الى كون العلماء هم المصلحون في المجتمع ، ومتى ما
 فسيد العلماء فانه لا يصلحهم احد ( هكذا روي ) .

(13)

١٨٨ ......

يا أبا ذر : ركعتان مقتصدتان في تفكر ، خير من قيام ليلة والقلب ساهي •

يا أبا ذر : الحقّ ثقيل مرّ • والباطل ُ خفيف حلو ، ورُبٌ شهوة ساعة تورث' حزناً طويلا •

يا أبا ذر : لا يفقه الرجل كل الفقه ، حتى يرى أن الناس في جنب الله أمثال الأباعر ، ثم يرجع الى نفسه ، فيكون هو أحقر حاقر لها .

يا أبا ذر : لا يصبب الرجل ُ حقيقة الإيمان حتـــى يــرى الناس كلهم حمقى في دينهم ، عقلاء في دنياهم .

يا أبا ذر : حاسب نفسك قبل أن تتحاسب ، فانه أهون لحسابك غداً • وزِنْ نفسك قبل أن توزن ، وتجهتز للعرض الأكبر يوم تتعرض ، لا يخفى على الله منك خافية •

يا أبا ذر : إستحي من الله ، فاني والذي نفسي بيـــده ، لأظــل حين اذهب ُ الى الغائط متقنعاً بثوبي ، إستحياء من الملائبكة الذين معي •

يا أبا ذر : أتحب ان تدخل الجنة ؟ قلت : نعم فُدال أبي وأمي • قال : أقصر من الأمل ، واجعل الموت نتصب عينيك ، واستحي مسن الله حق الحياء ، قال ، قلت : يا رسول الله ، كلنا نستحي مسن الله • قسال : ليس كذلك الحياء ، ولكن الحياء أن لا تنسى المقابر والبلى ، والجوف ومسا وعى والرأس وما حوى ، فمن أراد كرامة الآخرة ، فليدع زينة الدنيا ، فاذا كنت كذلك أصبت ولاية الله عز وجل •

يا أبا ذر: يكفي من الدعاء مع البر، ما يكفي الطعام من الملح •

ابو ذر الففاري\_\_\_\_\_ ابو ذر الففاري\_\_\_\_\_

يا أبا ذر : مثل الذي يدعو بغير عمل كمثل الذي يرمي بغير وتتر • يا أبا ذر : إن الله تعالى يتصلح بصلاح العبد ولحده وولد ولده ، ويحفظه الله في دويرته والدور حوله ما دام فيهم •

يا أبا ذر : إن ربك عز وجل يباهي الملائكة بثلاثة نفر • رجل يُصبح في أرض قفر فيؤذ<sup>ي</sup>ن ثم يقيم ثم يصلي ، فيقول ربك عز وجل للملائكة : انظروا الى عبدي يصلي ولا يراه أحد غيري ، فينزل سبعون ألف ملك يُصلِثُون وراءه ويستغفرون له الى الغد من ذلك اليوم • ورجل قام من الليل فصلى وحده ، فسجد ونام وهو ساجد • فيقول الله انظروا الى عبدي روحه عندي وجسده ساجد • ورجل في زَحف ، فيفر ّ أصحابه ويثبت هو يقاتل حتى يقتل •

يا أبا ذر : ما من رجل يجعل جبهته في بقعة مــن بقــاع الأرض إلا شهدت له بها • وما من منزل ينزله قوم ، إلا أصبح ذلك المنزل يصلي عليهم أو يلعنهم •

يا آبا ذر : ما من صباح ولا رواح إلا وبقاع الارض تنهدي بعضها بعضا : يا جارة ، هل مر ّ بك اليوم ذاكر لله تعالى ، أو عبه وضع جبهته عليك ساجداً لله تعالى ، فمن قائلة : لا • ومن قائلة نعم • فاذا قالت نعم : اهتزت وابتهجت وترى أن لها فضلا على جارتها •

يا أبا ذر : ان الله لما خلق الارض ، وخلق ما فيها من الشجر لم يكن في الارض شجرة يأتيها بنو آدم إلا أصابوا منها منفعة ، فلم تزل الأرض والشجر كذلك • حتى تكلم فجرة بني آدم بالكلمة العظيمة قولهم : إتخذ الله ولدا سبحانه ، فلما قالوا ، إقشعرت الارض ، وذهبت منفعة الأشجار •

يا أبا ذر : ان الارض لتبكي على المؤمن اذا مات أربعين صباحًا •

يا أبا ذر : اذا كان العبد في أرض قي ــ يعنــي قفر ْ ــ فتوضأ ، أو تيمم ، ثم أذَّن وأقام وصلى ، أمر الله عز وجل الملائكة فصفوا خلفه صفاً لا يــرى طرفاه ، يركعون بركوعه ، ويسجدون بسجـوده ، ويؤمِّنون على دعائه .

يا أبا ذر : من أقام ولم يؤذِّن ، لم يصل معه إلا ملكاه اللذان معه • يا أبا ذر : ما عَمَلِ َ ، من لم يحفظ لسانه •

يا أبا ذر : ما مين شاب " يدّع لذة الدنيا ولهوها ، وأهر ّم ّ شبابه في طاعة الله ، إلا أعطاه الله أجر اثنين وسبعين صيد "يقا .

يا أبا ذر : الذاكر في الغافلين كالمقاتل في الفارّين •

يا أبا ذر : الجليس الصالح ، خير من الوحدة • والوحدة خير من جليس السوء • وإملاء الخير ، خير من السكوت ، والسكوت خير من إملاء الشر •

يا أبا ذر : لا تصاحب إلا مؤمناً ، ولا يأكل طعامك إلا تنهي ، ولا تأكل طعام الفاسقين .

يا أبا ذر : إطعم طعامك من تحبه في الله ، وكل طعام مـــن يحبك في الله •

يا أبا ذر : ان الله عند لسان كل قائل ، فليتق الله َ امرؤ وليعلم مــا يقول +

يا أبا ذر : اترك فضول الكلام ، وحسبك من الكلام مــا تبلغ بــه حاجتك .

يا أبا ذر : كفي بالمرء كذبا أن يتحدث بكل ما يسمع •

ابو ذر الففاري .....

يا أبا ذر : ما من شيء أحق بطول السجن من اللسان •

يا أبا ذر : إن من اجلال الله ، اكرام ذي الشـَيبِـَة المسلــم ، واكرام ُ حملة الفرآن العاملين به ، واكرام السلطان المقسط .

يا أبا ذر : لا تكن عيَّاباً ولا مدَّاحاً ولا طعَّاناً ، ولا محاربا •

يا أبا ذر: لا يزال العبد يزداد من الله بتعدآ ما سيبىء ختلقه .

يا أبا ذر : الكلمة الطيبة صدقة • وكل خطوة يخطوها الـــى الصلاة صدقة •

يا أبا ذر : من أجاب داعي َ الله تعالى ، وأحسنَ َ عمارة مساجد الله، كان ثوابه من الله الجنة • فقلت : بأبي انت وامي يسا رُسول الله • كيف نعمر مساجد الله ؟ قال : لا تُرفع فيها الأصوات ولا يُخاض فيها بالباطل ، ولا يشترى فيها ولا يباع ، واترك اللغو ما دمت فيها ، فان لم تفعل مسلا تلومنَ ؟ يوم القيامة إلا نفسك •

يا أبا ذر : إن الله يعطيك ــ ما دمت َ جالساً في المسجد ــ بكل نَّفَسَ تتنفس فيه درجة في الجنة ، وتصلي عليك الملائكة • ويُكتب لك بكل نفس تتنفس فيه عشر حسنات ، وتُمحى عنك عشر سيئات •

يا أبا ذر : أتعلم في أي شيء أ<sup>م</sup>نزلت هذه الآية : إصبروا وصـّابـروا ورابـِطُوا واتقوا الله لعلكم تفلحون ؟ قلت : لا ، فداك أبي وأمي • قال : في انتظار الصلاة خلف الصلاة •

يا أبا ذر : إسباغ الوضوء فــي المـَكارِ م مــن الكفارات ، وكثرة ُ مُنظف الى المساجد ، فذلكم الرباط •

يا أبا ذر : يقول الله تبارك وتعالى : ان أحبَّ العباد اليّ ، المتحابون بحلال ، المتعلقة قلو بهــم بالمساجد ، والمستغفرون بالأسحار ، أولئــك اذا ١٩٢ ......

أردت أبأهل الارض عقوبة ، ذكر تنهم ! فصرفت العقوبة عنهم •

يا أبا ذر : كُلّ جلوس في المسجد لتغو إلا ثلاثة ، قراءة مُصلّ ، أو ذكر الله ، أو سائل عن علم •

يا أبا ذر : كن بالعمل بالتقوى ، أشدَّ منك اهتماما بالعمل لغيره ، فانه لا يقلَّ عمل بالتقوى ، وكيف يقلَّ ما يُتقبل ، لقول الله عز وجل : انما يتقبل الله مِن َ المتَّقبن .

يا أبا ذر : لا يكون الرجل من المتقين ، حسى يحاسب َ نفسه ُ أشد مين محاسبة الشَّريك شريكه ُ فيعلم ُ من أين مطعمه ُ ، ومن أين مشربه ، ومن أين ملبسه ، أمين ْ حل ّ أم من حرام ؟

يا أبا ذر : من لم يبال ِ من أين اكتسب المال ، لم يبال ِ الله مـــن أين أدخله النار •

يا أبا ذر : أحبَّكم الى الله عز وجل ، أكثركم ذكراً له ، وأكرمكم عند الله ِ أتقاكم ، وأنجاكم من عذاب الله ، أشدَّكم خوفاً له •

يا أبا ذر : ان المتقين الذين يتقون الله َ مِن الشيء الذي لا يُتتَّقى منه خوفاً من الدخول في الشبهة •

يا أبا ذر : من أطاع الله عز وجل فقد ذكر الله ، وان قلئت صلاته وصيامه ، وتلاوة القرآن .

يا أبا ذر : أصل الدين الورع ، ورأسته الطّاعة . يا أبا ذر : كن ورعاً تكن اعبد الناس ، وخير ُ دينكم الورع م . يا أبا ذر : فضل العلِم خير من فضل العبادة ، وإعلم انكم لو صليتم حتى تكونوا كالحنايا ، وصمتم حتى تكونوا كالأوتار ، ما نفعكم ذلك إلا بوررع •

يا أبا ذر : ان أهل الورّع والزّهد في الدنيا ، هنم أولياء الله حقّاء يا أبا ذر : من لم يأت يوم القيامة بثلاث ، فقد خسر ، قلت : وما الثلاث فداك أبي وأمي يا رسول الله ــ ؟ قال : ورع يحجزه عمَّا حرّم الله عليه ، وحلم يكرد به جنهل السفيه ، وخلق يداري به الناس .

يا أبا ذر : إن سرَّكَ أن تكون أقوى الناس ، فتوكل على الله ، وان سرَّكُ أن تكون أكرم الناس فاتق الله َ • وإن سرَّكَ أن تكون أغنى الناس ، فكن بما في يد الله عز وجل أوثق َ منك بما في يدلهُ •

يا أبا ذر : لو أن الناس كلَّهم أخذوا بهذه الآية لكفتهم : ومن يُنتَّقرِ الله يجعل لـــه مخرجا ويرزقنه مـن حيث لا يحتسب ، ومن يتوكل علــى الله ِ فـَهو َ حسبتُه إن اللَّه بالغ أمر ِ ه قد جَعل اللَّهُ لكل شيء قدرا •

يا أبا ذر : يقول الله تعالى : لا يُتُوثر عبدي هواي على هواه إلا جَعلت غيناه فــي نفســه وهمومـَه في آخرتــه ، وضمينَت السموات والارض رَزقه ، وكففت عليه ضيعته ، وكنت له من وراء تُجارة كل تاجر •

يا أبا ذر : لو أن ابن آدم فرَّ من رزقه كما يفرّ من الموت ، لأدركه رزقتُه كما يدركه الموت •

يا أبا ذر : ألا أعلمت كلمات ينفعك الله عز وجل بهن " • ؟ قُتُلت : بلى يا رسول الله • قال : احفظ الله تجده أمامك • تعرّف الى الله تعالى في الرخاء ، يَعرفك في الشِّدّة ، واذا سألت ، فاسأل الله ، واذا استغنيت، فاستغن بالله ، فقد جرى القلم بما هو كائن السى يسوم القيامة ، ولو أن الخلق كلهم جهدوا أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله لك ، ما قد روا عليه ، ١٩٤ \_\_\_\_\_ أبو ذر الغفاري \_\_\_\_\_

فان استطعت أن تعمل لله تعالى بالرضا واليقين ، فافعل ، فان لــم تستطع فاصبر ، فان<sup>6</sup> في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً ، وان النصر مع الصبر ، والفرَج مع الكرب ، وان مع العسر يسراً •

يا أبا ذر : إستغن بغنى الله • قلت : وما هو يا رسول الله ؟ قال : غداء يوم ، وعشاء ليلة ، فمن قسَنتُ بما رزقه الله ـ يا أبا ذر ـ فهو أغنى الناس •

يا أبا ذر : إن الله جلَّ ثناؤه يقول : إني لست ُ كلام َ الحكيم أتقبَّل ُ، ولكن همَّه وهواه ، فان كان همَّه وهواه ُ فيما أحبَّ وأرضى ، جعلت صمته حمداً لي ، ووقارا ، وإن لم يتكلم •

یا أبا ذر : ان الله تبارك وتعالى ، لا ينظر الى صوركم ، ولا الـــى أموالِـكم ، ولكن ينظر الى قلوبكم وأعمالكم •

يا أبا ذر : التقوى ههنا ، التقوى ههنا ، وأشار بيده الى صدره .

يا أبا ذر : أربع لا يصيبهن إلا مؤمن • الصمت ، وهو أول العبادة ، والتواضع لله سبحانه ، وذكر ُ اللئه تعالى على كل حال ، وقلة الشيء ـــ يعني قلة المال •

ـ يا أبا ذر : هـم بالحسنة وان لم تعملها لكيلا تكتب من الغافلين •

يا أبا ذر : من ملك ما بين فخذيه ، وما بين لحييه ، دخل الجنة . قلت : يا رسول الله فانا لنؤ اخذ بما ننطق من السنتنا ؟ قال : يا أبا ذر وهل يَكب الناس على مناخرهم في النار إلا حصاد السنتهم ، إنك لا تزال سالما ما سكت ، فاذا تكلمت يُكتب لك أو عليك .

يا أبا ذر : ان الرجل ليتكلم بالكلمة من رضوان الله تعالى ، في كتب له بها رضوانه الى يوم القيامة • وان الرجل ليتكلم بالكلمة في

المجلس ليتضحركه م بها ، فيهوي في جهنم ما بين السماء والارض • يا أبا ذر : ويل للذي يتحدث فيكذب ليتضحرك به القوم ، ويل له• وبل له • وبل له •

يا أبا ذر : مَن صَمت َ نجا • فعليك بالصدق ، ولا تخرجن من فمك كذبة أبدآ • فقلت : يا رسول الله فما توبة الرجل الذي يكذب متعمداً ، قال : الإستغفار َ ، وصلوات ُ الخمس يغسل ُذلك •

يا أبا ذر : إياك والغريبية ، فان الغريبة أشدّ من الزرنا • قلت : يسا رسول الله ولم ذاك ، بأبي أنت وأمي ؟ قال : لأن الرجل يزني ويتوب الى الله ، فيتوب ُ الله عز وجل عليه ، والغريبة لا تغفر حتى يغفرَها صاحبُها •

يا أبا ذر : سُبُاب المسلم فُسُوق ، وقيتاله كفر ، وأكل لحمه مسن معاصي الله ، وحرمة ماله كحرمة دمه • قلت : يا رسول الله • وما الغيبة ؟ قال : ذكر له أخاك بما يكره • قلت : يا رسول الله فمن كان فيه ذلك الذي ذكرته ؟ قال : إعلم انك اذا ذكرته بما هو فيه ، فقد اغتبته ! وان ذكرته بما ليس فيه ، فقد بهته •

يا أبا ذر : من ذَبَّ عن أخيه المسلم المؤمن الغيبة ، كان حقًّا على الله ِ جل ثناؤه أن يعتقه من النار .

يا أبا ذر :مــن اغتيب عنــده أخوه المسلم ، وهــو يستطيع نصر َه ُ فَـنَـصَره ْ ، نصره الله عز وجل في الدنيا والآخرة ، وإن خذله وهو يستطيع نصره ، خذله الله في الدنيا والآخرة •

يا أبا ذر : صاحب النميمة لا يستريح من عذاب الله عـز وجل فـي الآخرة • ١٩٦ .....

يا أبا ذر : من كان ذا وجهين ولسانيين في الدنيا ، فهو ذو لسانيين في النار •

يا أبا ذر : المجلس بالأمانة ، وإفشاؤك سرَّ أخيكَ خيانة ، فاجتنبْ ذلك ، واجتنب مجلس العشيرة •

يا أبا ذر : تتعرّض أعمال أهل الدنيا على الله عزّ وجل من الجمعة الى الجمعة ، وفي كل يوم الاثنين والخميس ، فيغفر لكل عبد مؤمن ، إلا عبدا كانت بينه وبين أخيه شحناء ، فيقول : اتركوا أعمــال هذين حتــى يصطلحا .

يا أبا ذر : إياك ، وهجران َ أخيك ، فــان العمــل لا يُتَـتَقبَّل مــع الهجران ، فان كنت لا بد فاعلا فلا هجرة أكثر من ثلاثة أيام كمكلا • فمن مات فيها مهاجراً لأخيه ، كانت النار أولى به •

يا أبا ذر: من أحب؟ أن يتمثل له الرجال قياماً ، فليتبوأ مقعده من النار •

يا أبا ذر : من مات وفي قلبه مثقال ذرة من كبر ، لم يجد رائحة الجنة إلا أن يتوب قبل ذلك • فقال رجل : يا رسول الله ، ليعجبني الجمال حتى وددت أن علاَّقة سوطي ، وقبال نعلي حسن • فهل يرهب ذلك علي ؟ قال : كيف تجد قلبك ؟ قال : أجده عارفا للحق مطمئنا اليه ، قال : ليس ذلـــك بالكبر • ولكنَّ الكبر آن تتــرك الحق وتتجاوز الــى غيره ، وتنظر الى الناس ، ولا ترى أن أحداً عرضه كعرضك ولا دمه كدمك •

يا أبا ذر : أكثر من يدخل النار المتكبِّرون • فقال رجل : وهل ينجو من الكبر أحــد يا رسول الله ؟ فقال : نعم ، مــن لبس الصوف ، وركب الحمار ، وحلب العنز ، وجالس المساكين • ابو ذر الففاري..... ابو ذر الفاري.....

يا أبا ذر : من حمل سرِّلعته ، فقد برىء من الكبر ـــ يعني ما يشتري من السوق •

يا أبا ذر : من جر ثوبه خُيلاء ، لم ينظر الله اليه يوم القيامة • يا أبا ذر : أزرَّةُ المؤمن الى أنصاف ساقيه ، ولا جناح فيما بينه وبين كعبيه •

یا آبا ذر : من رقَّع ذیله ، وخصف نعله ، وعفَّر وجهه ، فقد برء من الکبر •

يا أبا ذر : من كــان لــه قميصان ، فليلبس أحدهما ، وليكس أخاه الآخر •

يا أبا ذر : سيكون ناس من أمتي يولدون في النعيم ، ويُغذون َ به ، في همتهم ألوان الطعام والشراب ، ويمدحون بالقول ، أولئك شرار أمتي •

يا أبا ذر : من ترك لـبس الجـَمال ــ وهو يقدر عليه ــ تواضعاً لله فقد كساه الله حُلَّة الكرامة •

يا أبا ذر : طوبى لـمن تواضع لله في غير منقصة ، وأذل نفسه في غير مسكنة ، وانفق مالا جُمَعه في غير معصية ، ورحم أهل الذلة والمسكنة ، وخالط أهـل الفقه والحكمة ، طوبى لمـن صكلحت سريرته ، وحسنتت علانيته ، وعزك عن الناس شرَّه • طوبى لمن عمل بعلمه ، وأنفق الفضل من ماله ، وأمسك الفضل من قوله •

يا أبا ذر : إلبس الخشن من اللباس ، والعتيق من الثياب ، لئلا يَجِدَ<sup>تَ</sup> الفخر فيك مسلكا • يا أبا ذر : يكون في آخر الزمان قوم يلبسون الصوف فسي صيفهم وشتائهم، ، يرون الفضل لهسم بذلك على غيرهم • أولئسك تلعنهم ملائكة السموات والارض •

يا أبا ذر : ألا أخبرك بأهل الجنة ؟ قلت : بلى يا رسول الله • قال : كل أشعت أغبر ذي طبِمرين لا يؤبه له ، لو اقسم على الله لأبكر م •

والحمد لله رب العالمين •

## مصادر الكتاب

مرتبة على الحروف الهجائية

ا - القرآن الكريم السيد محسن الامين/تحقيق: طبع بيروت - دار المعارف ۱ – اعيان الشيعة حسن الامين بيروت \_ مؤسسة الاعلمي الشيخ المفيد ۲ \_ الارشاد مصورة عن طبعة ١٣٢٨ ه ابن حجر العسقلاني ٣ \_ الاصابة ٤ ... الاستيعاب ( على هامش مصورة عن طبعة ١٣٢٨ ه ابن عبد البر الإصابة) الشيخ محمد حسين كاشف بيروت - دار التعارف ه - اصل الشيعة وأصولها الغطاء صور \_ لبنان الشيخ عبدالله السبيتي 7 ... ابو ذر الففاري نسخة مصورة محمد بن جرير الطبري γ ــ تأريخ الامم والملوك دار صادر ۔ دار بروت احمد ابن ابي يعقوب ۸ \_ تاريخ اليعقوبي المطبعة الحيدرية - النجف ٩ \_ تنبية الخواطر ابو الحسين ورام بيروت \_ دار التعارف ١٠ - ثورة الحسين الشيخ محمد مهدى شمس الدين يغداد \_ دار الساعة الشيخ محمد تقى الفقيه ۱۱ - جبل عامل في التاريخ بيروت دارالكتاب الاسلامي السيد عبدالله شبر ١٢ \_ حق اليقين النجف \_ الاداب ١٣ \_ حياة الامام الحسن الشيخ باقر القرشى بيروت ـ المكتبة الاسلامية كمال الدين الدميري ١٤ - حياة الحيوان الكبرى بيروت \_ دار التعارف الصدوق أبو جعفر محمد بن ه إ\_ الخصال على النجف \_ الآداب بحر ألعلوم السبيك محمك ١٦ \_ رجال السيد بحر العلوم مهدي بيروت \_ دار القلم السيد هاشم معروف ١٧ - سيرة المصطفى بيروت \_ دار القلم السيد هاشم معروف ۱۸ ــ سيرة الأئمة الاثنى عشر. ابن ابي الحديد 🛶 تحقيق : ۱۹ ـ شرح نهج البلاغة مصر محمد ابو الغضل ابراهيم بيروت \_ دار مكتبة الجامعة الدكتور على الجندى ۲۰ ـــ شعر الحرب في العصر العربية الجاهلي

الفهرس

.

| 187 | دخوله على عثمان                    | Y            | كلمة الناشر                                    |
|-----|------------------------------------|--------------|------------------------------------------------|
| ١٤. | نفيه الى الربذة                    | ٩            | تقديم                                          |
| 18+ | كلام الامام علي (ع) <b>له</b>      | 14           | مقدمة المؤلف                                   |
| 181 | كلام عقيل                          | 11           | صورة مجملة                                     |
|     | كلام الحسن والحسين (ع)             | ۲۷           | الفارس الشبجاع                                 |
| 124 | وعمار بن ياسر                      | 31           | تعيده قبل الاسلام                              |
| 187 | کلام أبي ذر                        | ۳۲           | اسلامه                                         |
| 187 | بين علي وعثمان                     | ۳٨           | مع الرسول                                      |
| 120 | في الربدة                          | ٤٣           | في غزوة تبوك                                   |
| 184 | کلامه علی قبر ول <b>د</b> ه        | \$\$         | التشييع ما هو                                  |
| 188 | كتابه لحذيفة بن اليمان             | <u>, o (</u> | ابو ذر والتشميع                                |
| 189 | جواب حذيفة له                      | ٦٥           | اقامته في بلاد الشمام                          |
| 101 | يمشىي وحده ويموت وحده              |              | ابو ذر، والتشيع في جبل عامل                    |
| 100 | المآسساة                           | λΥ           | حلم الامويين                                   |
| 104 | رواية ثانية حول وفاته              | ۹۳<br>۹٥     | الامامة                                        |
| ۱٦٣ | ابو ذر على لسان النبي الكريم       | 17           | في السقيفة<br>اثارة الفتن                      |
| 170 | بين النبي وابي ذر                  | 1.1          | ر قابة المسلمين                                |
| 171 | در العالم<br>ابو ذر العالم         | 1.5          | و قابه المستعين<br>فقدان الهيبة في خلافة عثمان |
| 177 | ، بق تار المعالم<br>الزاهد المتعبد |              | سياسة عثمان في اختيار الولاة                   |
|     | • •                                | 11.          | سياسته في المال                                |
| 140 | من فضائله                          | 117          | تقريبه لذوى النفوذ                             |
| 177 | من کلامه                           | 110          | معارضة أبي ذر                                  |
| 179 | وصفه لآخر الزمان                   | 171          | موقف ابي ذر من معاوية                          |
|     | وصية النبي (ص) لأبي ذر             | 117          | وداع أهل الشيام له                             |
| ۱۸۳ | والمعروفة (بالوصية الطويلة)        |              | تسييره من الشام ٠٠ الى                         |
| ۲.٥ | مصادر الكتاب                       | 177          | المدينة الى الربدة                             |

-