# الملكة بلقيس

### التاريخ والأسطورة والرمز

دراسة في مكانة ملكة سبأ في الديانات السماوية ولدى المؤرخين وفي الميثولوجيا وفي الأدب اليمني

### د. بلقيس إبراهيم الحضراس

<sup>نقديم</sup> جبرا إبراهيم جبرا

www.gullids.com

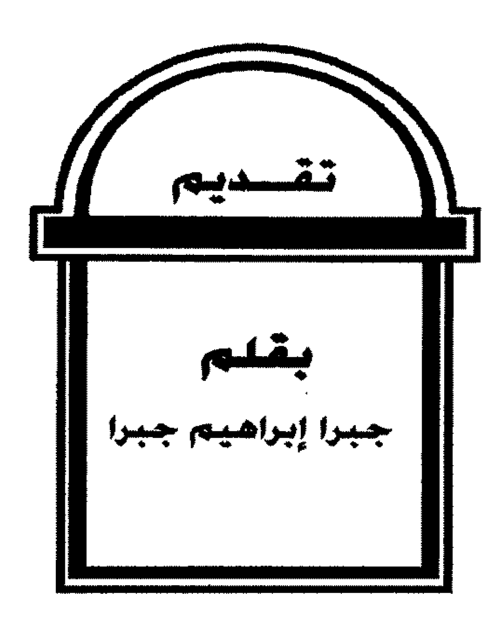


# الملكة بلقيس التاريخ والإسطورة والرمز



أهدي كستابى هذا إلى والدى الحسيب إبراهيم بن أحمد الحضراني، أمد الله في عمره، تقديراً وعرفاناً بما قدمته يداه، وكان أول من علمنى الحرف كتابة ونطقاً وفهما.

بلقيس



هذه الدراسة من أمتع، وفي نفس الوقت من أدق، ماقرأتُ من دراسات حول موضوع شائك، بقدر ماهو مثيرٌ، يجمعُ بين التاريخ والأسطورة، ويسهمُ فيه نصبًان دينيان استطاعت الباحثة أن تجدل بينهما وبين نصوص كثيرة أخرى ويُبقى لكل منها قيمته ونفاذه.

وقد رأينا منذ أكثر من نصف قرن أن لدراسة الأسطورة مكاناً مهماً في فهم نوازع الحضارة من ناحية، ونوازع الإبداع من ناحية أخرى، لندرك الجدلية الخالاقة القائمة في كل نتاج إنساني بين ماهو عريق وكامن في أعماق اللاوعي القومي، وبين ماهو غير متوقع ونازع نحو الجديد المعهد لعصرنا الراهن. وقد استطاعت الدكتورة بلقيس إبراهيم الحضراني، بشموليتها في النظرة والموقف، أن تتبيّن ذلك كله في شخصية امرأة هي من أبرز ماخلف لنا التاريخ العربي الموغل في هذا القيدم، ومن أهم ماخلف لنا الحس الأسطوري المتداخل في هذا التاريخ؛ بلقيس ملكة سياً.

وبلقيس تبقى النموذج الأشد سحراً لامراة الفتنين بها الأقدمون، ومازلنا اليوم نُفتَتَنُ، بحكم ماتوارثت البشرية عنها لقرون تكاد لاتُحصى، مما هو عجيب ومميز معاً، لكثرة ماامتزج فيها من حقيقة وخيال، وامتزاج الحقيقة بالخيال بشأن الشخصيات الماضية إنّما هو نتيجة انبثاق الأسطورة الخارقة من واقع مدهش، لم يكن للإنسان أن

يصوره إلا على هذا الغرار الذي يرى فيه تزاوج الإنسى بالجِنّى، أو تزاوج البشري بالجِنّى، أو تزاوج البشري بالإلهي، لعله يُمسكِ بملامح يمكن للعقل إدراكها.

وكما توضح المؤلفة في سردها الوثائقي المقصل، لم يغب هذا عن المؤرخين العرب وكتّابهم القدامي، وانتبهوا إلي مانسميه اليوم بالعقلاني واللاعقلاني في تراكمات الأسطورة وتوالدها وتشعّبها، ونجدهم دوما يتخذون الصدر في تأويلاتهم لئلاً تناى بقحواها عن معانى النّص القرأني، الذي جاء أمسلاً مشحوناً بإمكانات رائعة من التقسير والتحسوير. وقد انتبه الكثير منهم إلى أن الإضافات والامتدادات الشعبية لهذا النّص تعود معظمها إلى الإسرائيليات، وهي التي يحسن دائماً تناولها بحدر عقلاني وضمن ظروفها المعطاة تاريخياً.

ويجدر بنا أن نذكر أن النّصين الدينيّين الأساسييّن، بشان ملكة سبأ، نص التواراة ونص القرآن الكريم، سواء تمعنّا فيهما إيمانياً، أو بعين بعيدة عن الإيمان، يؤكدان كلاهما عظمة بلقيس، وثراها، وقوتها، وحكمتها، وذلك بوضعها جميعاً في سياق سليمان الملك والنبيّ معاً، وهو في كلتا الحالتين خارق بثرائه وقوته وحكمته، وليست بلقيس إلا أقلّ من سليمان نفسه، هذا الضارق ثراء وقوة وحكمة، وحين أراد اليهود المزيد من تمجيد سليمان بن داود، أوردوا – مرتين وفي سفرين منفصلين من أسفارهم – قصة هذه الملكة العربية المذهلة

بشخصيتها وقدراتها، لتؤكد عظمته، ولكن اليهود، ضمناً، إنما أكدوا ثرامها وعظمتها هي، دع عنك سخامها «بقناطير» الذهب والأطياب والحجارة الكريمة.

أمّا القرآن الكريم، فإنما أكّد شراها - إلى جانب عزّها - ليصور لنا سليمان وهو يزدري هذا الشراء، قياساً على مالديه هو من مال لايضاهي، مشيراً إلى أن ثمة ماهو أعظم وأخطر من كل مال: الإيمان بالله الواحد، وهذا بالضبط هو ماطوليت به ملكة سبا، فاقتتعت، وأسلمت، وبإسلامها أضافت إلي الصفات الأروع المتصلة بامرأة خرافية الجمال والسطوة والمال: الإيمان، والإيمان في هذا السياق هو دليل الحكمة والمعرفة، كما هو دليل حب الله والناس، فأصبحت بلقيس بذلك المرأة/الملكة المثلى، التي لاعجب أن تتحول في الخيال الشعبي بذلك المرأة/الملكة المثلى، التي لاعجب أن تتحول في الخيال الشعبي إلى ينبوع من الأساطير، في تاريخ مملكة تتذكر عزّها وشموشها في حقب تعاقبت لاحقاً، وقد بهت فيها العز، وضمر ذلك الشموخ.

فبايما نظرة تناولنا بلقيس، وجدناها ملتقى تطلعات جارفة إلى كل مايحقق للإنسان أشد أحلامه دفعاً له في تجربته: الجمال الخارق (فأم بلقيس من ألجن، وأوكانت إغريقية لقيل أن أمها من الآلهة، والآلهة دائماً أرباب الجمال على أروعه جسداً وروحاً)، وقد اقترن هذا الجمال بالقوة، والمال، والحكمة، والحب.

بلقيس ملكة سبا، إذن، هي ملكة الروح بقدر ماهي ملكة الجسد، إنها هبة المبقرية العربية حضارة طالما تنكّرت المرأة، وأن لها أن تصحّح موقفها، إنها "الأنيمة" الكائنة في الأعماق من عقل الرجل، المحرّضة له دوماً على الاندفاع باتجاه الخلق والمعجزة.

واثن نكن في الكثير من أسس تفكيرنا وترميزنا العربيين مُدينين لأصول يمنية، فإن ملكة سبأ هذه هي التي، بترداد أسطورتها منذ القدم، جعلت حضارات الغرب منذ بداياتها الإغريقية لاتذكر بلاله العرب إلا ووصفتها بالسعيدة، ونسبت إليها أنعم العطور والأطياب، وتجدد الحياة الأبدى كطائر الفينيق، فهي يذلك قوة جوهرية أخرى من تلك القوى الفائضة أبداً، تلك التي ينبثق عنها الشعر، والفن، والحكمة، وتعبّر عن ناحية من نواحي شخصية الأمة وهي في أبهي أشكالها، وأغزرها إقبالاً على الحياة،

ومن هذا، فإن كتاب الدكتورة بلقيس إبراهيم الحضرائي هذا، ليس فقط كشفاً وتنويراً لأبعاد امرأة بقيت غائمة في الغيال العربي دهوراً طويلة، بل هو أيضاً تجميع بارع اشوارد عربية وغير عربية، أفلحت الباحثة في الربط بينها بإحكام، لتبرهن على أن الموقف الذكي الواعي من التاريخ، حين يجمع بين معائي الأسطورة وإيصاءات الرمز الكامنة فيما تيسر لذا من معرفة بوقائع الماضي ونصوص له، يحقق تركيزاً في

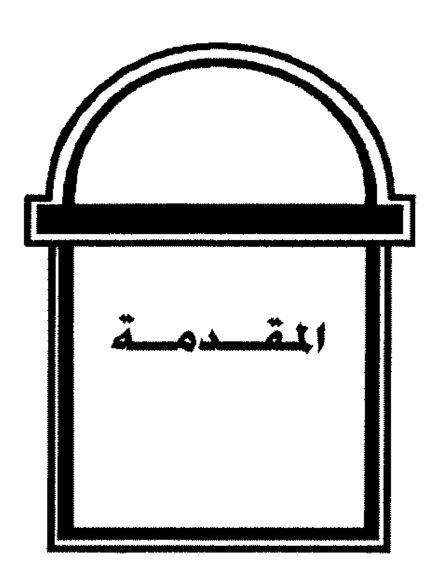
إدراك السحر الذي يشع من فهم هذا الماضي، إنه استفوار للأقاصي الفائرة في عتمات الزمن، وهو في الوقت ذاته تحفيز للانطلاق بخيال الإنسان نحو الأقاصي التي تلتمع غوايةً في وعيه الراهن.

إن ثقافتنا النفتنى اليوم معرفة وجمالاً يهذه الدراسة التى، أعود فاكرر القول بانها من أمتع ماقرأت من دراسات حول موضوع شائك، بقدر ماهو مثير، وهل لى إلا أن أضيف: موضوع شديد الإيحاء، يترك في الذهن رنيناً متواصلاً بعد أن تنصرف عنا موسيقاه، وكانها لاتنصرف.

#### جبرا إبراهيم جبرا

حى المتصبور، بغداد

٢٢ تشرين الأول ١٩٩٢



هل كان باستطاعة شعب غير الشعب اليمني أن يصيغ أسطورة بلقيس ملكة سبأ أغنية تغني بها عبر الأجيال والعصور إلى يومنا هذا، وأن يجعل منها النبع الذي يستقى منه قيم الديقراطية والحرية والإباء والعزة وفلسفة التواضع والصدق مع النفس، كلما جفّ من حوله الواقع وكلما زحفت الصحراء، وتصحرت الوديان... 197

هل كان باستطاعة شعب غير الشعب اليمني أن يجعل من بلقيس رمزاً متجدداً لتاريخ وحضارة عظيمتين وعريقتين، وأن يجعل منه نموذجا يحتذى به ويتطلع إليه لبناء الحاضر والمستقبل. هل كان يمكن أن يتم كل ذلك لو لم تكن بلقيس الأسطورة متجسدة في أعماقه وجزءاً من حضارته الموغلة في أعماق التاريخ؟؟

قد يقول قائلٌ تمشياً مع أصول البحث العلمي والحقائق العلمية الوضعية، إن حقيقة وجود تلك الملكة لم يستدل عليه استدلالاً قطعياً، إلا أن الحقيقة الايمانية التي لايمكننا، كمؤمنين، إنكارها تؤكد وجود تلك الملكة حيث ورد ذكرها في القرآن الكريم، وفي العهد القديم والعهد الجديد، إضافة إلى انتشارها في الموروث الثقافي الكثير من شعوب المنطقة بصيغ مختلفة وروايات متعددة، غلب عليها المنحى الأسطوري وتَفَسُ الحكايات الشعبية، وهو امر إن دل علي شي فإنما يدل على عظمة تلك الملكة.

وليس جديداً القول أن الملوك السلذين يبلغون من القوة والتاثير مكانة كبيرة تجعل الناس يتجاوزون بهم عالم الواقع الى

عالم الموارق، وثبت في القرن الرابع قبل الميلاد وجود أساطير تبالغ في تصوير مغامرات أشخاص واقعيين مرتفعة بهم إلى مصاف الآلهة. فقصة ميلاد إنسان من أب إلهي وأم إلهة، قصدة متكررة في الأساطير، وهي تؤول إلى اعتقاد الإنسان الأول بأن الآلهة تعارس أعمال البشر وتحمل نوازعهم وأن عالم الإنسان مختلط ومتداخل مع عالم الآلهة"(۱)

من هنا امتزج التاريخي بالأسطورة، والحقيقي بالخيال، قعلي سبيل المثال، فإن حتشبسوت، الملكة الفرعونية إبنة تحتمس الأول (من الأسرة الثامنة عشسر حوالي ١٤٩٠ ق.م)، والتي لاتزال النقوش والآثار تدل على حقيقة وجودها، ولاتزال الرحلة التي امرت بها إلى بلاد بونت (اليمن) منقوشة على جدران معبد الدير البحري في طيبة حيث نرى استقبال مندوب الملكة والهدايا التي قدمها الي زعماء بونت، وقد عادت رسل حتشبسوت إلى مصدر محملين بخيرات اليمن من بخور وعطور وأخشاب وحيوانات، (٢) إن تلك الملكة كانت ذات ميلاد إلهي وقع اختيار الآلهة على أمها الملكة ليضاجعها (آمون) بعد أن يتقمص شخصية الملك، وأوصى إليها "أن اسم ابنتي التي وضعتها يتقمص شخصية الملك، وأوصى إليها "أن اسم ابنتي التي وضعتها في جسدك هو خيعت – آمون – حتشبسوت "(٢)

<sup>(</sup>١) د. أنس داريد، الأسطورة في الشعر العربي العديث، معلمة ١٠١

 <sup>(</sup>۲) د، أحمد شخرى، برأسات في تاريخ الشرق القديم : مصدر والعراق وسوريا واليمن وإبـران، صفحة ۱۱۲۲ للكتبة الانجار، ميسمبر ۱۹۵۸.

<sup>(</sup>٢) مجمرعة من الباحثين (ترجمة جبرا ابراهيم جبرا)، ماثبل القاسفة، صفعة ٩٠.

وهيلين بطلة طروادة ومشعلة الحرب هي ابنة ليدا من زيوس رب الأرباب في الأسباطيسراليسونانية. كذلك الملكة الأشسورية سميراميس، ولدت من أب أرضى ومعبودة سماوية، وكي تستر زأتها تركتها بعد الولادة في الصحراء ليقوم سرب من الصمام بتغذيتها عاماً كاملاً.

ولعلنا لانبالغ إذا قلنا، أن المكانة العظيمة التي وصلت إليها ملكة سبأ (بلقيس)، وذكرها في الكتب السمارية كملكة حكيمة رشيدة مقتدرة، تأمر فتطاع، وتحيط بها مظاهر الفني والجاء والعز، لعلنا لانبالغ إذا قلنا إنها قد جعلت منها أسطورة امتزج فيها الصقيقي بالخيالي، والتاريخي بالاسطوري، كما جعل منها مسرحاً للخوارق والمعجزات، إختلط فيه عالم الإنس بعالم الجن والعفاريت، واصطرع فيها الخير والشر، وكانت المفامرة والبطولة والحيلة والمكر، مكونات من مكونات.

وقد شاع الجو الاسطوري منذ بداية ولادتها، حيث أجمع المؤرخون اليمنيون القدامي والمصدثون والمقسرون، إضافة إلى الحكايسات الشعبية التي نسجها الخيال الشعبي، أجمعوا على أن ميلاها كان من أب إنسى وأم من الجان، بل هي بنت ملك الجان. أي من الطبقة الأرسسة قسراطيسة أا وفي هذا توانن وتناظر مع الأساطيسرالأخرى من حديث الميلاد. إن أم بلقيس من الجن وهي (وواحة بنت سكن) في كتاب (التيجان) وهي (الحروراء إبنة اليلب بن

صعب العرمي)، ملك الجن، في كتاب (ملوك حمير وأقيال اليمن). أما والدها فهو الملك العظيم (الهدهاد بن شرحبيل بن بريل ذي سحر) ويصل نسبه إلى سبا الأكبر عند نشوان بن سعيد الحميري، أما في (الإكليل) فهو (الهدهاد بن شرح بن بريل) إلخ، كما يروى المؤرخون كيفية زواجهما وميلاد بلقيس .

إن الاعتقاد بالجن قديم وشائع عند العرب، واكل أمة قديمة جن وشياطين تلعب دوراً هاماً في حياتها، لايقل أحيانا عن دور الآلهة. وهي تختلف بالاسعاء، بحسب المسترى العضارى الأمة، وماورثته من معتقدات وقصيص. والعرب عبدوا الجن في الجاهلية، وكان إذا سيار احدهم في واد مقفر خاف من الجن ورفع صبوته مستجيراً. قال تعالى في القرآن الكريم: «وإنه كان رجال من الإنس يعونون برجال من الجن في القرآن الكريم: «وإنه كان رجال من الإنس يعونون برجال من الدبائح. فزادهم رهقاء (1) ولم يقفوا عند هذا الحد، بل قدموا لها الذبائح. وقد غالوا في الجاهلية حتى عبدوا الجن، كما مر سابقاً، ومنهم من روى أن الآية «أولئك اللذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة ايهم أقرب...»(١) إلى اخر الآية، إنما نزلت في نفر من العرب كانوا يعبدون نفراً من الجن.(١)

هذا الميلاد الشارق كان عاملاً من عوامل تولى بلقيس المكم،

<sup>(</sup>١) سورة الجن الآية ٦

<sup>(</sup>٥) سورة الاسراء الآية ٧ه

<sup>(</sup>٦) محمود سليم الحوت، في طريق الميثرلوجيا عند العرب، سفحة ٢٢٦، دار النهار النشر، بيروت ١٩٧٩.

وجاء في (التيجان) اوهب بن منبه، أن والدها عندما أدركته المنية، جمع وجوه حمير وأهل المشورة من بني قحطان وخاطبهم:

ويابني قحطان أما إنكم تعلمون فضل رأى بلقيس علي فإنها لاتخطئ ماتشير به عليكم كيف تجدون بركة رأيها؟ قالوا: نعم، قال: وإنها أعقل الرجال والنساء قالوا: نعم، قال: فإني أستخلفها عليكم. فقال له رجل منهم: أيها الملك، تدع أفاضل قومك وأهل ملتك وتستخلف علينا امرأة، وإن كانت بالمكان التي هي منك ومنا؟ قال: يا معاشر جمير، إني رأيت الرجال وعجم أهل الفضل وسبرتهم وشهدت من ادركت من ملوكها، فعلا والذي أحلف به مارأيت مثل بلقيس رأياً وعلماً فعلا والذي أحلف به مارأيت مثل بلقيس رأياً وعلماً عامة أمور الجن مما تنتفعون به وعقبكم ماكالدنيا عامة أمور الجن مما تنتفعون به وعقبكم ماكالدنيا فاقبلوا رأيي. ه()

وكان ذلك الميلاد أيضاً عاملاً من عوامل المؤامرة التي دبرها جن سليمان، وماتبعها من قصة الصرح المعرد. إن ميلاد بلقيس

 <sup>(</sup>٧) وهب بن منبه، كتاب التيجان في ملوك حمير، منفضة ١٤٧، مركزالدراسات والبحوث اليمني، منتماء ١٩٧٩.

وزواج أبيها، إضافة إلى تعليل الهدهاد وتفضيله بلقيس على أي مرشح أخر لضلافته، يعتبر عنصراً هاماً من عناصر تداخل التاريخ بالأسطورة.(١)

ومما هـوجدير بالذكر، أن مؤرخي الرعيل الأول حرصوا على تأكيد هذا الجانب، فالاعتقاد بالجن أمر مسلم به في جميع الكتب السماوية. ولم ينكر ذلك سوى بعض طوائف المسلمين كالمعتزلة وكان أن نسب للجن كل عمل دقيق منظم، وجاء في المعاجم اللغوية أن (عبقر) قرية يسكنها الجن، ونسب إليها كل شئ جيد ومتقن. وفي هذا الميلاد مايشير إلي دلالة حسن اختيارها للحكم التي تجلت في عبقرية" إدارتها لشنون مملكتها، وفي تعاملها واستجابتها ارسول النبي سليمان بعد ذلك، ثم في جمالها الاسر وفتنتها التي تولدت عن لطافة الجن وكثافة الإنس .

هذه هي بعض جوانب المنحى الأسطوري لملكة سبأ (بلقيس)، كما صاغها الخيال والوجدان، ومما لاشك فيه أن الاسطورة تعبر بشكل عام عن وعي الجماعات الأساسي لذاتها، عاكسة البناء الاجتماعي والثقافي، وعلاقة هذا البناء بعالم القوى الغيبية. وهو ماسئلمسه عند تناولنا للملكة بلقيس كما وردت في التاريخ والفكر والأدب اليمني، وكما وردت في أساطير الحبشة، لأن الأحباش يدعون انتسابهم إليها.

<sup>(</sup>٨) محمود سليم الحوث، نفس المرجع، معلمة ٢٠٩

سنعالج في الباب الأول بلقيس في الكتب السماوية وتأويل المفسرين، ثم سنتوقف عند المؤرضين اليمنيين وغيرهم من العرب، قدامي ومحدثين، نتلمس من خلال كتاباتهم الاختلاف من زاوية التناول ومنهج التحليل والرؤية العلمية والتاريضية عند المؤرضين المحدثين، يمنيين وعرباً، واستخدام المنهج النقدي بعد التخلص من الأسلوب الوصدفي النمطى المبنى على أسس الرواية التاريضية التي تأثرت بالاسرائيليات إلى حد كبير، وجدير بالذكر أن أهم أهل الأخبار كأنوا من اليهود المذين أسلموا، منهم وهب بن منبه، المتوفى عام كا هجرية (٢٣٧ ميلادية)، وكعب الأحبار المتوفى عام ٢٤ هجرية (٤٥٢ميلادية)، وهو من ذي رعين.

وفى الباب الثانى سنتطرق إلى اشتقاقات الاسم بلقيس فى اللغات القديمة كما سنتناول الأسطورة فى الأدبيات اليمنية والحبشية واليهودية فى محاولة لمعالجة مكونات الأسطورة وعلاقتها بالوسط الذى احتضنها والعناصر الثابتة فى كل منها ثم العناصر المتغيرة، وهل التغير ناتج عن زاوية الرؤية الدينية أم العرقية، ثم النور الوظيفي الذى لعبته فى حياة تلك الجماعات، متتبعين التأثيرات والمصادر التى ساهمت فى تكوين الأسطورة.

على أننا لانهدف في هذا الباب إلى تقديم الادلّة والبراهين القاطعة للوصول إلى الصقيقة، التي اختلط فيها التاريخ بالأسطورة، بقدر مانهدف إلى استقصاء التجسدات الفكرية للأسطورة في الثقافة

والذاكرة الجمعية الشعب اليمنى، محور بحثنا هذا، إضافة إلى ماتفتق عنه الضيال الشعبي من بلورة لمفهوم حقيقة وجود بلقيس كملكة، سواء أكانت بهذا الاسم أو بغيره من الأسماء، وإن كنت معن يرجح حقيقة وجودها الثابت في العقيدة الإيمانية، وباسم بلقيس في الثقافة والفكر وفي الذاكرة الجمعية الشعب اليمنى، خاصنة، والعربي بشكل عام، ذلك الوجود الحيّ الذي ظلت الأجيال اليمنية تتناقله من جيل إلى أخر، وتحيطه بعشاعر الاعتزاز والفخر والزهو.

ويعزز قوانا هذا ماقاله المؤرخ المستشرق إدوارد يلندورف، والذى يلتقى مع كثير من المستشرقين والمؤرخين العرب واليمنيين، حيث قال:

«ليس لدينا سبب التشكيك في الصقيقة التاريخية للكة سبا، وسيأتي اليوم الذي يؤكد فيه علماء الأثار على وجودها كما حدث لكثير من القصيص التي وردت في الإنجيل. وهناك في مأرب في جنوب الجزيرة العربية لاتزال الأثار الرائعة لـ(محرم بلقيس)، وهو الاسم العربي لملكة سبأ، لاتزال شاهدة على مدى شعبية الملكة بالرغم من عدم وجود ارتباط تاريخي بينها وبين المعبد القديم. «(١)

إن هذا المؤرخ الكبير أغنانا من الرد على المتشككين، وهي

Edward Ulendorf, Ethiopia and the Bible,PP 209 (4)

ليس من أبناء مأرب أو من أحفاد بلقيس، وكل ماقام به هو تفاعله مع معطيات قادته الى الاستقراء والاستنباط اللذين أومسلاه إلى حقائق مرئية تتجسد فيما تبقى من آثار في مأرب، الأمر الذي يدلُ على أن الأسطورة إنما هي تعبير عن واقع كان حياً معاشاً.

و ينطبق على مانقول هنا حول بلقيس، حقيقة وأسطورة، ماقاله عالم النفس الكبيركارل يونج في مقالته المهمة حول نظرية الفن ودور الشاعر، حيث قال:

دلم يكن جوته هو الذي خلق فاوست، وإنما فاوست هو الذي خلق جوته، وما فاوست سبوي مجرد رمز؟ وأنا لاأعني بهذا أنه رمز أليجوري، وإنما تعبيراً يجسد شيئاً ليس معروفاً بالتحديد ولكنه يعيش في الأعماق، ومن هنا، فإنه شيئ يعيش في وجدان كل ألماني، وكل ماقام به جوته هو أنه ساعد على ميلاد هذا الشئ، وإلا فهل نستطيع أن تتصور شخصاً غير ألماني يكتب فأوست أوهكذا تكلم زرادشت، فكلاهما لامساً أعماق الروح والموجدان الألماني، و(١٠)

وعليه، نستطيع القول إن ماكُتب عن بلقيس لم يكن تهويم خيال وإنما تعبير عن رمز يجسد حقيقة وجدت في حقبة من الزمن، وتحوات

Carl Gustav Jung, "Psychology, Poet, and Litrature" An article in the (1.) book "Humanities in Contraeporary Life" Holt, P.P. 134 1960.

إلى حقيقة تتجسد في نفوس أبناء اليمن وتنضح بطموحاتهم واحلامهم الكبيرة التي يرون مستقبلهم من خلال رؤيتهم صورة الملكة بلقيس.

وبناء على هذا المفهوم، فإن الباب الأول سيشكل خلفية وإضاءة لما سنتناوله في الباب الثالث، والذي سنركز فيه على معاينة البنية الأسطورية الشعر اليمني من خلال الملكة بلقيس، بوصفها تجسيداً الفكرالذي يقف وراء الأسطورة، وياعتبارها مكوناً أيدلوجياً، إرتبط بأحداث وتحولات عميقة كانت لها انعكاسات عميقة على الثقافة والمجتمع اليمني، ومن اليسير تتبع تلك التحولات من خلال المسراع الذي احتدم مابين أحفاد الجنوب القحطانيين وأحفاد الشمال من العدنانيين، في منتصف القرن السابع الهجري حيث "كان المجموعة القحطانية، كما نرى، شعراء ارتبطي بحياتهم السياسية وكشيراً القحطانيين اهتمامات ورغبات القحطانيين." (١١) وكان هدف القحطانيين تأكيد. حقهم في وراثة الساطة والمجد معتمدين في ذلك على الساطيرهم وملاجمهم، التي كانت بلقيس رمزاً واحداً منها.

ولأن الشعر تجربة روحية عميقة تتصل باعمق مكونات الأمة، فإنه يعكس الدلالات الاجتماعية والسياسية والتاريخية والثقافية، ومن خلال هذا الرمز يمكن استشفاف مكنونات النفسية اليمنية – العربية وصبراعاتها وهمومها، فقد استلهم الشعراء اليمنيون تاريخهم ووظفوه

 <sup>(</sup>۱۱) م. بد. بيوترونسكى، ملحمة أسعد الكسامل، ترجمة شاهر جمال اغا، وزارة الاعلام والثقافة،
 معنها، الطبعة الأولى ۱۸۸٤

في أعمال فنية، وكانت بلقيس عند القدامي من الشعراء اليمنيين رمزاً لليقظة للعزة والقوة والمجد والتفاخر بالآباء من الملوك والأقيال، ثم رمزاً لليقظة الوطنية واستلهام رموز الماضى المجيد، في ظل حكم الائمة المتخلف العقيم، حتى تحول ذلك الرمز إلى معادل موضوعي ذي رؤية حضارية. وهنا عمل الشعراء على توظيف الأسطورة كوسيط فني قادر على استيعاب مايرونه من أفكار ذات صلة بالتطور الاجتماعي والحضاري مجسدين روح العصر وقضاياه وهمومه وتطلعاته وطموحات الإنسان اليمني والعربي.

ويعد، إننى إذ أتناول هذا الموضوع الذى يتداخل فيه الدينى والتاريخى والاسطورى، لاأزعم الوصول إلى استنتاجات تاريخية ساطعة، فللتاريخ أساتنته وباحثيه، وكل مااطمع إليه هو استبطان هذا الموروث الثقافي الكبير الذى لايستطيع أن ينكر وجوده أحد باعتباره موروثاً ثقافياً علق بذهن الشعب اليمنى والعربى وترسخ في أعماقه بصيغ مختلفة، اذا أجدني أنساق كي أؤكد أن قصة الملكة بلقيس لاتخلر من المنحى الاسطورى، وأن تناولها من قبل الكثيرين يؤكد حقيقة لانستطيع تفيها، وهي أنها أصبحت جزءاً من حياة الشعب يعبر عنها بالحكاية الشعبية والقصص الخيالية وفي الشعر والمسرحية، بالأمرالذي إن دل على شئ فإنما يدل على وجود ملكة، بغض النظر عن حقيقة الاسم تاريخياً. وقد أشار بعض علماء النفس الى ثلك الصقيقة التي تكمن في أعماق الإنسان وتتجلي في حياة الشعوب

عند أزماتها، وهي حاجتها إلى بطل يأخذ بيدها، حيث قال:

«عندما تثخذ المياة الواعية شكلاً احادياً ونزعة زائفة، فإن ذلك يقود إلى التحفز الغريزى من أجل الوصول إلى حالة جديدة تحقق التوازن وتزيل حالة الاختلال، وهكذا تجئ الأعمال الإبداعية ملبية لاحتياجات المجتمع الذي يعيش فيه الفتانون والمبدعون اللذين يعبرون عن المحاضر يصيفة روعة الماضي وعظمته. (١٣)

\* \* \* \* \* \* \* \*

(۱۲) C.G.Jung. (۱۲) الرجع السابق منقطة ۲۱۲.



# الفصل الأول

ملكة سبأ فى الكتب السماوية وعند المفسرين الإسلاميين

إن الحديث عن بلقيس ملكة سبأ ليس سهلاً لمايكتنفه من تعقيدات، ولمايتخلله من مدخلات إيمانية وتاريخية وروحية، خاصة وقد ورد ذكرها في الكتب السماوية، كما أنها شكّت بؤرة للحكايات والأساطير والقصص المتداولة جيلاً بعد جيل، ولاشك في استمراريتها أجيالاً لاحقة لاقترانها بالديانات السماوية. لذا فإنها ستبقي مابقي الإيمان، وستبقي مابقي شعب اليمن وتاريخه، وفلسطين وتاريخها.

وسنقوم فيمايلي بدراسة ملكة سبأ كماوردت في الكتب السماوية وعند المفسرين المسلمين ،

## المبحث الأول ملكة سبأ في التوراة

لقد شكّلت ملكة سبأ امتداداً في الأرض أوصلت اليمن بفلسطين، وضفتي البحر الأحمر ببعضهما البعض، سواءً أكان ذلك عبر الأساطير التراثية أو عبرالموروث الديني، إن أي مؤرخ لايستطيع القفز فوق أسطورتها عند الحديث عن سليمان الحكيم وعلاقته بالملكة السبئية.

ويعود ذكراسم سبباً في التوراة إلى القرن العاشر قبل الميلاد، وجاء ذكر ملكة سبا في موضعين في (العهدالقديم)، الأول

في سقر الملوك الثالث، والثاني في سفر أخبار الأيام الثاني، مع فروق طفيفة في بعض الكلمات والتعابير، وسنورد فيمايلي ماجاء في سفرالملوك في الفصل العاشر:

«وسسمعت ملكة سبياً بخبر سليمان واسم الرب فقدمت لتختبره بلحاجي فدخلت أورشليم في موكب عظيم جِداً ومعها جِمَالٌ موقرة اطياباً وذهباً كثيراً جِداً وحجارة كريمة وأتت سليمان وكلمته بجميع ماكان في خاطرها ففسس لها سليمان جميع كلامها ولم يخف على الملك شيئ ليم يقسيره لهنا، ورأت ملكة سيساً كلُّ حكمة سليمان والبيت الذي بناه وطعام موائده ومسكن عبيده وقيام خُدامه ولبساهم وسقاته ومحرقاته التي كان يصمعدها في بيت الرب فلم يبق فيها روح بعد، وقالت للملك حقاً كان الكلام الذي بلغني في أرضى عن أقوالك وعن حكمتك ولم أصدق ماقيل لي حتى قدمت وعاينت بعينى فإذا أنى لم أخبر بالنصف فقد زدت حكمةً وصبلاحاً على الخبر الذي سمعته. طوبي لرجالك طوبى لعبيدك هؤلاء القائمين دائما بين يديك يسمعون حكمتك، تبارك الرب إلهك الذي رضى متك وأجلسك على عرش إسرائيل فإنه لأجل حب الرب

لإسرائيل إلى الابد أقامك ملكاً لتجري الحكم والعدل،
وأعطت الملك مئة وعشرين قنطار ذهب واطياباً كثيرة
وحجارة كريمة ولم يرد بعد في الكثرة مثل ذلك الطيب
الذي وهبته ملكة سباً للملك سليمان ... وأعطي الملك
سليمان ملكة سباً كل بغيتها التي سائلت فوق
ماأعطاها من العطايا حسب كرم الملك سليمان
وانصرفت إلى أرضها هي وعبيدها.»

لاشك أن قصة الزيارة المدونة في التوراة تكشف عن المسلات التجارية التي كانت بين العبرانيين والسبئيين، كما تركز على عظمة ثروة الملك سليمان وحكمته وملكه وكرمه، بل يذهب بعض المحللين إلى أن تلك الزيارة لم تكن تهدف إلا إلى تعميق المالقات التجارية حيث كان السبئيون يتحكمون في التجارة الولية للبخور والمر واللبان، وكانت قوافلهم تسير من جنوب الجريرة العربية إلى غزة بمصاذاة البحر الأحمر لمسافة ٢٤٠٠ كيلومتر تقريبا، وفي هذا الصدد، يقول البروفسور قرئر داوم Warner Daum:

دام يتحكم السبئيون في المنتجات فقط وإنما أيضاً في المتجارة، إذ لم يكن هناك معبد أو بيت سواء في بابل أو مصر أو اليونان أو القدس أو روما، إلا وهو بحاجة إلى هذه المنتجات القيمة وعلى استعداد أن يدفع

وزنها ذهباً. وهذا يفسر الخلفية التاريخية اشهرة قافلة رحلة الملكة إلي القدس كما يشير إلى المكانة المتطورة للتجارة البرية في الجزيرة العربية وفي الوقت نفسه تجعل الذهن يستحضر وجود ملكات عربيات حاكمات الأمر الذي أصبح يشكل ظاهرة شاذة في عيون الحكام المعامرين في الشرق الأوسط. «(۱)

وإذا توقفنا عند النص، وقمنا بتحليله بعيداً عن التناول الدنيوي النفعي، سنجد أن زيارة بلقيس كانت تهدف إلى استيضاح المبهم من الأمور بالنسبة لها. وقد تكون علاقة الإنسان بالخالق في هذا السياق لارتباط اسم سليمان هنا باسم الرب [قسمعت ملكة سبأ بخبر سليمان وأسم الرب]، فماهو ذلك الخبر إن لم تكن النبوة؟ وهما يؤكد هذا هو أنها بعدما كلمته [بجميع مافي خاطرها] عادت أكثر حكمة وصلاحاً وبصيرة، كما عكس النص سعة صدر سليمان وحكمته وكرمه، الأمرالذي يتوافق مع شخصية النبي الداعية حيث "كانت كل الأرض تلتمس مواجهة سليمان لتسمع حكمته التي أودعها الله في قلبه، وكما نلاحظ هنا أنه لم يرد ذكر لأية علاقة دنيوية بين سليمان وملكة سبأ، أو لأية إشارة لإنجابها منه، كما لم يأت في التوراة ذكر

Warner Daum, "Yemen. From the Queen of Saba to a Modern State: 3000 (1) Years of civilization in 3000 Southern Arabia", an article in (YEMEN YEARS OF ART AND CIVILIZATION IN ARABIA FELIX) Page Penguin 1987.

لقصة المسرح المعرد علي النحو الذي تناقله الخيال الشعيي.

إن مايستوقفنا في هذا النص هو عبارة [كان الكلام الذي بلغني في أرضي عن أقوالك ومكمتك ...] وهي عبارة تجعلنا نتساط عما إذا كان هناك رعايا يهود نقلوا لملكة سبأ حكمة سليمان؟

هذه النقطة تقودنا إلي الحديث عن الديانة اليهودية في اليمن، وفي هذا الصدد قدمت الباحثة أفيفا كلين فرانك دراسة عن يهود اليمن تقول فيها:

منتضارب الروايات الشفوية حول بداية استقرار اليهود في جنوب الجزيرة، ففي الوقت الذي تشير فيه إحدي الروايات، مستندة إلى سفر التكوين ١٩-١٩، إلى أن عدداً من جميع قبائل إسرائيل استقرت في الجزيرة في عهد الملك سليمان، تعلل رواية أخري بأن زيارة ملكة سبأ لإسرائيل جات نتيجة لما نقله إليها رعاياها اليهود عن حكمة سليمان، وبالأخص منهم التجار، وتقول الرواية أن سليمان أرسل معها عند عودتها كتيبة من الجنود الإسرائيليين والمعلمين ليتولوا تربية إبنه الذي الجنود الإسرائيليين ماجاء في إحدي الروايات الشفوية أنجبته منه. وبناء على ماجاء في إحدي الروايات الشفوية الأخرى، فإن هجرة اليهود إلى الجزيرة واستقرارهم تمت خلال عدة قرون على شكل موجات متتابعة. (١)

Aviva Frank, "Jews of Yemen", an article in (YEMEN: 3000 YEARS OF (f) ART AND CIVILIZATION IN ARABIA FELIX" page 265, Penum 1987.

ونتطرق الباحثة إلى مزيد من التفصيلات حول الرواية الأخيرة التي تؤكد علي أن هجرة اليهود تمت علي شكل موجات متتالية كانت أولها عند انهيار مملكة إسرائيل عام ٧٢٧ ق.م. لتعقبها أخري بعد مضي ٤٤ عاماً قبل تدمير الهيكل الأول، وأخيراً عندما قام نبوخنصر بنفي اليهود إلي بابل، إذ هاجر بعضهم من بابل متجهين إلى اليمن. ثم أعقبتها أخري بعد تخريب الهيكل الثاني.(٢)

ولعل من أقدم المراجع التاريخية التي دونت هذا الموضوع هو المؤرخ سترابو، الذي أشار إلي أن من بين قوات حملة أليوس جالوس لغزو اليمن عام ٢٤ ق.م، كان هناك ٥٠٠ جندي من اليهود وألف من الجنود النبطيين. (1) ويذهب بعض العلماء إلي أن مهمة أوائك الجنود من اليهود كانت القيام باتصالات مع يهود سباً.

أما محمود سليم الموت فيقول في كتابه (في طريق الميثالوجيا عند العرب):

«وكان من غير المتحنفين في بلاد العرب قبل الإسلام عدد كبير من اليهود والنصاري وإن كانت الأكثرية عباد أوثان وكواكب، ومن المسعب أن نتحقق تاريخياً من بدء وجود اليهود في الجزيرة العربية، فالبعض من الثقات

Aviva Frank (٢) ، نفس المرجع.

Aviva Frank (٤)، ناس الرجع

يظن وجودهم في البحن يرجع إلي ايام سليحسان، والبعض إلي عهد سقوط أورشليم علي يد نبوخذنصر، ومن الجائز أن يكون نزوحهم إلي الجنوب قد تزايد مباشرة بعد تخريب الهيكل الثاني، «(\*)

ويشير الدكتور أحمد سوسه إلى انتشار اليهودية "في بلاد اليمن حتى أصبحت مركزاً من مراكز انتشارها، وفي القرآن الكريم إشارة صريحة إلي هذا في سورة النمل وفي الآيات الكريمة التي تروي قصة سيا."(١)

واسنا هنا بصدد تقصي هذا الجانب التاريخي، بقدر ماهو لفت النظر إلى حديث الملكة للنبي سليمان الذي جاء متطابقاً مع الرواية الأولى التي تغيد بان رعاياها من التجار هم من قاموا بإبلاغها عن حكمة سليمان.

### المبحث الثانى ملكة سبأ في العهد الجديد

جاء في إنجيل متي١٧، ٤٤:

ملكة الجنوب ستقوم يوم الدين مع هذا الجيل ويحكم عليها لأنها أتت من اقاصى

<sup>(</sup>a) محمود سليم الحرث، نفس الرجع، منقحة ٢٨

<sup>(</sup>٦) أحمد سوسة، العرب واليهود.

#### الأرض لتسمع حكمة سليمان وههنا أعظم من سليمان."

ساد تأويل العسهد الجديد في العصدور الوسطي بطريقة تتناول الأحداث والأشخاص في العهد القديم على أنها تجمع الحقيقة مع المعني النبوئي في حدود الأناجيل والشريعة المسيحية. فأحداث العهد القديم انماط أو أشخاص ترهص باحداث العهد الجديد، وساد هذا التأويلُ الفكرُ والفنُ المسيحيين حتى عصر الإصلاح الديني. (٧)

ومن هنا، فإن نشيد الإنشاد اسليمان يعد ترميزاً عن الحب المتبادل بين المسيح والكنيسة. فسليمان نمط عن المسيح والمسيح الساساً هو ابن داؤود الذي تمت فيه النبوءات. ولهذا بدأ إنجيل متي بذكر نسب المسيح متسلسلاً إلي أن أوصله من جهة والديه بالنبي داؤود عليه السلام. (١) اذا فإن ملكة سبا تمثل الكنيسة، ومن هذا المنظود فلاغرابة أن تكون أعظم من سليمان.

<sup>(</sup>٧) جون ماكوين، موسيعة المسطلح النقدي، (الترميز)

<sup>(</sup>A) العهد القديم، الجيل متى، القصل الأرل

## المبحث الثالث ملكة سبأ فى القرآن الكريم وعند المفسرين

جاحت في القرآن الكريم في سورة النمل قصة زيارة ملكة سبأ
النبي سليمان، وقصة إسلامها، وقد صورها القرآن الكريم حكيمة
مقتدرة، ووصف شعبها بالبأس والقوة، وعرشها بالعظمة، كما
أحاط سليمان بالكرامات.

تبدأ قصة علاقة النبي سليمان بالملكة بلقيس حين تققد سليمان الطير متوعد الهدهد لغيابه:

### 

واقد أتينا داوود وسليمان علما وقالا الحمدالله الذي فضلنا على كثير من عباده المؤمنين \* وورث سليمان داود وقال ياأيها الناس علمنا منطق الطير وأوتينا من كل شير إن هذا لهو الفحصل المبين \* وحشرلسليمان جنوده من الجن والإنس والطير فهم يوزعون \* حتي إذا أتوا علي واد النمل قالت نملة ياأيها النمل ادخلوا مساكنكم لا يحطعنكم سليمان وجنوده وهم لا يشعرون \* فتبسم ضاحكا من قولها وقال ربي أوزعني أن أشكر

تعمتك التي أتعمت على وعلى والديُّ وأن أعمل مسالما ترضاه وانخلني برحمتك في عبادك المسالمين \* وتفقد الطير فقال مالي لاأرى الهدهد أم كان من الغائبين \* لأعذبنه عذابا شديدا أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين \* فمكث غير بعيد فقال أحطت بمالم تحط به وجئتك من سباً بنباً يقين \* إني وجدت أمرأة تملكهم وأوتيت من كل شئ ولها عرش عقليم \* وجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله وزيّن لهم الشيطان أعسمالهم فصدتُهم عن السبيل فهم لايهتدون \* الا يسجدوا لله الذي يخبرج الضبء فسي المسمساوات والأرض ويعلم ماتخفون وما تعلنون \* الله لاإله الا هو رب العرش العظيم \* قال سننظر أصدقت أمارً كنتُ من الكاذبين \* إذهب بكتابي هذا فالقه إليهم ثم تولّ عنهم فانظر ماذا يرجعون \* قالت ياأيها الملؤا إنى ألقى الى كتاب كريم \* إنه من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم \* ألاً تعلوا على وأتونى مسلمين \* قالت ياأيها الملؤا إفتوني في أمري ماكنت قاطعة أمراً حتى تشهدون \* قالوا نحن أواوا قوة وأواوا بأس شديد والأمر إليك فانظرى ماذا تأسرين \* قالت إن الملوك إذا دخلوا قسرية أفسسوها وجعلوا أعزَّة أهلها أذلَّة وكذلك يضعلون \*

وإنى مرسلة إليهم بهدية فناظرة بم يرجع المسلون \* فلما جاء سليمان قال أتمدونن بمال فما أتانى الله خير مما أتاكم بل أنتم بهديتكم تفرحون \* إرجع إليهم فلنأتينهم بجنود لاقبل لهم بها وانضرجنهم منها أذلة وهم مساغرون \* قال ياأيها الملق أيكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين \* قال عفريت من المِن أنا أتبك به قبل أن تقوم من مقامك وإني عليه لقوي أمين \* قال الذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك فلما رآء مستقرأ عنده قال هنذا من فضل ربي ليبلوني أأشكر أم أكفر ومن شكر فإنما يشكر لنفسه ومن كفر فأن ربي غنى كريم \* قال نكروا لها عرشها ننظر أتهتدي أم تكون من اللذين لايهتدون \* فلما جاست قيل أهكذا عرشك قالت كأنه هو وأوتينا العلم من قيلها وكنا مسلمين \* وصدها ماكانت تعبد دون الله إنها كانت من قبوم كافرين \* قيل لها انظى الصبرح فلما رأته حسيته لجّة وكشفت عن ساقيها قال إنه صرحً مسرد من قوارير قالت رب إنى ظلمت نفسى وأسلمت ملع سليمان الله رب العالمين «»

تبدأ قمسة سليمان مع الملكة بلقيس حين تفقد الطير متوعداً

بعقابه إن لم يأته بعدر مقنع يبرر غيابه. فما أن وصل الهدهد، كما قال سفيان ابن عيينه وعبدالله ابن شداد في تفسيرالقرآن لابن كثير، حتي "قالت له الطير ماخلفك فقد ندر سليمان دمك فقال هل استثني قالوا نعم [لأعذبنه عذابا شديدا أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين] قال نجوت إدن [إني وجدت إمرأة تملكهم..](١)

هنا تبدأ فصول القصلة التي انتهت بإسلام بلقيس لله رب العالمين وتحولها من عبادة الشمس والنجوم إلي عبادة الله. ومن المعروف أن ديانة السبئيين أو غيرهم من شعوب الجزيرة العربية كانت تقوم في أساسها علي عبادة الكواكب فكانت الديانة الرئيسية تقوم علي أساس ثالوث من الكواكب، فكان الإله الأب هوالقمر وكانت الألهة الأم هي الشمس أما الإبن فقد كان نجم الزهراء. وهذا الثالوث هو (المقه) و (دات حميم) و (عثني). (۱۰)

أما المرأة التي كانت تملكهم فهي، عند الفضر الرازي "بلقيس بنت شرحبيل وكان أبوها ملك أرض اليمن وكانت هي وقومها مجوساً يعبدون الشمس، والضمير في تملكهم راجع إلى سبأ، فان اريد بالقوم فالأمر ظاهر، وإن اريدت المدينة فمعناه تملك أهلها"(١١) ويحنو حنوه الزمخشري، أما الإمام الشوكاني، فيحرص على أن يصل

<sup>(</sup>١) ابن كثير تقسير القرآن العقليم الجزء الثالث، دار الفكر، بيروت.

<sup>(</sup>١٠) د. أحمد فخرى، اليمن ماهبيها بماهبرها، سشمة ٥٦

<sup>(</sup>۱۱) القشر الرازي

نسب سبأ إلى النبي هود، عليه السائم، ولهذا دلالته الخاصة، فيقول:
"لاشك أن سبأ اسم لمدينة باليمن وكانت فيها بلقيس، وهو أيضاً
اسم رجل من قحطان، وهو سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان بن
هود.. وهي بلقيس بنت شرحبيل وجدها الهدهاد تملك أهل سبأ (١٢)

ونظراً لتشابه التفسيرات الذي يصل إلى حد التطابق، فإننا سنكتفي بالاستشهاد بابن كثير، مع التوقف عند بعض التفسيرات التي تتميز عن غيرها عند الآخرين،

جاء في تفسير ابن كثير، الذي كثيراً مايعتمد على الإسناد:
قال ابن جرير بلقيس بنت ذي شرح وأمها بلتعه، وقال
ابن أبي حاتم حدثنا علي ابن الحسن حدثنا مسدد
حدثنا سفيان ابن عبينه عن عطاء ابن السائب عن
مجاهد ابن أبي عباس كان مع بلقيس مائة ألف قيل
تحت كل قيل مائة ألف مقاتل"

كما يشير إلى أنها كانت من بيت مملكة، وكان أواو مشورتها، أي مايكون مجلس الشوري أو البرلمان كماهو متعارف عليه الآن، ثلاثمائة وإثني عشر رجلاً. وكل رجل منهم علي عشرة آلاف رجل، وكانت بأرض يقال لها مارب علي ثلاثة أميال من صنعاء، ويسترسل

<sup>(</sup>١٢) الإمام الشركاني، فتع القدير، الجزء الرابع، دار الفكرالطباعة والنشر، الطبعة الثالثة ١٩٧٣ المرافق ١٣٩٣ هجرية

ابن كثير في وصف العرش ويشير إليه بأنه "سرير" تجلس عليه عظيم من خرف بالذهب وأنواع الجواهر واللالئ، قال زهير بن محمد ابن اسحاق: "كان من ذهب مفصص بالياقوت والزبرجد واللؤاز".

ثم يتحدث ابن كثير عن كيفية وصول كتاب سليمان إلي بلقيس عن طريق الهدهد وماكان من جمعها لقومها وكيف تعاملت مع الموقف [قالت يا أيها الملق إفتوني في أمري ماكنت قاطعة أمرا حتي تشهدون \* قالوا نحن أولوا قوة وأولوا بأس شديد والأمر اليك فانظري ماذا تأمرين \* قالت إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة وكذلك يفعلون \* وإني مرسلة إليهم بهدية وناظرة بمايرجع المرسلون \*]

ويسترسل ابن كثير، علي إثر المفسرين السلف، في ذكر الهدية التي بعثتها إليه من الذهب والجواهر فيقول:

دقال بعضهم أرسات بلبن من ذهب، والمسحيح أنها أرسات إليه بأنية من ذهب قال مجاهد وسعيد بين جبير وغيره ارسات جواري في زي الغلمان وغلمان في زي الجواري فقالت إن عرف هؤلاء من هؤلاء فهو نبي، قالوا فأمر سليمان فتوضاوا فجعلت الجارية تقر علي يدها الماء وجعل الغلام يغترف فميزهم بذلك، وقيل بل جعلت الجارية تفرعل بل جعلت الجارية تفرعا والغلام

بالعكس، وقيل بل جعلت الجواري يغسلن من أكفهن إلي مرافقهن والغلمان من مرافقهم إلي كفوفهم، ولامنافاة في ذلك والله أعلم، وذكر بعضهم أنها أرسلت إليه بقدح ليعلاه بماء رواء لا من السماء ولا من الأرض، فأجري الخيل حتي عرقت ثم ملاه من ذلك، وبخرزة وسلك ليجعله فيها ففعل ذلك، والله أعلم أكان ذلك أم لا، وأكثره مأخوذ من الإسرائيليات، و(١٢)

وعن موقف النبي سليمان من هدايا ورسل بلقيس موقف النبي الحريص على تبليغ الرسالة. يقول ابن كثير:

«والظاهر إن سليمان عليه السلام لم ينظر ماجاءا به بالكلية ولاأعتني به بل أعرض عنه وقال منكراً عليهم "اتمدونني بمال لاترككم في شرككم وملككم؟ "قما أتاني الله من الملك والمال والجنود خير مما أنتم فيه "بل أنتم بهديتكم تقرحون" أي أنتم المذين تتقادون للهدايا والتحف، وأما أنا فلاأقبل منكم إلا الإسلام أوالسيف. قال الأعشي عن المتهال بن عمرعن سعيد ابن جبير ابن عباس، رضي الله عنه: أمر سليمان الشياطين فموهوا له ألف قصد من ذهب

<sup>(</sup>١٣) إبن كثير، تقسير القران العظيم، الجزء الثالث دار الفكر، بيروت

وفضة، فلما رأت رسلها ذلك قالوا مايصنع هذا بهديتنا، وفي هذا جواز تهيئ الملوك وإظهارهم الزينة الرسل والقصاد، "إرجع اليهم"، أي يهديتهم، "فلنأتيهم بجنود لاقبل لهم بها"، أي لاطاقة لهم بقتالهم، "ولنخرجنهم منها أذلة صاغرين"، أي لنخرجنهم من بلدتهم أذلة وهم صاغرون أي مهانون مدصورون. فلما رجعت إليها رسلها بهديتها وبما قال سليمان سمعت وأطاعت هي وقومها وأقبلت تسير إليه في جنودها خاضعة ذليلة لسليمان ناوية متابعته في الإسلام، ولما تصقق سليمان عليه السلام قدومهم عليه ووفودهم إليه، فرح بذلك وسره (١١)

أما الإمام الشوكاني، فيشرح كيف جمعت أشراف قومها وكيف حدرتهم من مسير سليمان إليهم ودخوله إلي بلادهم وذلك قبل أن تعرف حقيقة أمره، بل كيف أعدت العدة تحسباً لملاقاته، فيقول:

"وأخرج ابن أبي حاتم عن عباس في قوله إفتوني في أمري قالت جمعت رؤوس مملكتها فشاورتهم في رأيها، فأجمع رأيهم ورأيها علي أن يغزوه فسارت حتي إذا كانت قريبة قالت: أرسل إليه بهدية فإن قبلها فهو

(١٤) ابن كثير، ناس الرجع معلمة ٣٦٢

#### ملك أقاتله، وإن ردها تابعته فهو نبي."(١٥)

وهنا اختلفت عبارات الشوكاني عن عبارات ابن كشير في وصف رد فعل بلقيس عند رجوع رسلها بعدما شاهدوه من ثراء وحكمة وقوة النبي سليمان. نقول اختلفت عن عبارات ابن كثير الذي جعل سير بلقيس إليه خوفاً ورهبة. ونحن لانجد الإمام الشوكاني ينعت مسيرها اليه بمثل هذه الأوصاف، بل يقول "ولما رجع الرسل إلي بلقيس بعد أن تيقنت أنه نبي وليس ملكاً فلو كان كذلك لقاتلته." كذلك لم يشر الفخر الرازي إلي أن مسيرها إليه كان خوفاً وانقياداً، فقد جاء في تفسيره [وناظرة بما يرجعون] دلالة علي أنها لم تثق بالقبول وجوزت وأرادت بذلك أن ينكشف لها غرض سليمان، إلي أن يقول "أعلم أن في قوله تعالى [قال يا أيها الملق أيكم يأتيني بعرشها] دلالة علي أنها عزمت على اللحاق بسليمان، ودلالة علي أن العرش كان مشهوراً" (١٦)

ويورد الزمخشري وصفاً لبلاط سليمان وعظمته وبدخه، وذلك كما شاهده رسل بلقيس وعلي رأسهم رجلان من أشراف قومها، المنذر بن عمرو، وأخر نو رأي وعقل، ويرسم صورة حساسة حية لذلك الدلاط، فيقول:

<sup>(</sup>۱۵) الشركائي، نفس المرجم

<sup>(</sup>١٦) القضرالرازي

وقاقيل الهدهد فأخبر سليمان، فأمر الجن فضريوا لبن الذهب والقضمة، وقرشوه في ميدان بين يديه طوله سبعة فراسخ، وجعلها حول الميدان حائماً شرقه من الذهب والقضية، وأمر بأحسن النواب في البر والبحر غريطوها عن يميش الميدان ويستاره على اللبن، وأمس بأولاد الجن وهم خلق كثير، فأقيموا عن اليمين واليسار، ثم قعد على سريره والكراسي من جانبيه، واصطفت الشياطين فراسخ، والإنس صفوفاً فراسخ، والهمش والسباع والهوام والطيور كذلك، فلما دنا القوم ونظروا به ـــــــــا، ورأوا النواب تروث على اللبت، فتقاصرت إليهم نقوسهم ورموا بما معهم، ولما وقفوا بين يديه، نظر إليهم بوجه طلق، وقال: ماورامكم؟، وقال: أين الحق ؟ فأخبره جبريل عليه السلام، بمافيه فقال لهم: إن فيه كذا وكذا، ثم أمر الأرضعة، فأخذت شعرة، ونقذت فيها، فجعل رزقها في الفواكه، ودعا الماء، فكانت الجارية تأخذ الماء بيدها فتجعله في الأخرى ثم تضرب به رجهها، والغلام كما يأخذه يضرب به رجهه، ثم رد الهدية، وقال للمنذر: إرجع اليهم، فقالت: هو نبي ومالنا به طاقة، فشخصت إليه في أثنى عشر ألف قيل تحت كل

#### قيل ألوف»(١٧)

ولعل العبارة الأخيرة تعكس أن مسيرها إليه بهذه الألوف المؤلفة يتنافى مع الخضوع والذلة .

وبعد هذه المداخلة، نتابع تفسير ابن كثير وقصة انتقال عرش بلقيس الذي خلفته ورامها في اليمن عندما توجهت إلى سليمان:

«فجعل سليمان يبعث الجن يأتونه بمسيرها ومنتهاها كل يوم وليلة، حستي إذا دنت جسم الجن والإنس مما تحت يده فقال: يأيها الملوا أيكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين، وقال قتاده: فلما بلغ سليمان أنها جائية، وكان قد ذكر لها عرشها فأعجبه، وكان من ذهب وقوائمه لؤلق وجوهر وكان مستراً بالديباج والحرير، وكانت عليه تسعة مغاليق، فكرة أن يأخذه بعد إسلامهم، وقد علم نبي الله أنهم متي أسلموا تحرم أموالهم ودماؤهم.ه (١٨)

وهنا يلتقي ابن كثير مع الإمام الشوكاني الذي يقول: «قيل: إنما أراد سليمان أخذ عرشها الذي تقدم وصفه قبل أن يصلوا إليه ويسلموا، لأنها إذا أسلمت وأسلم قومها لم يحل أخذ أموالهم بغير

١٧) الزمخشري، الكشاف، إنتشارات المتان تهران، سطعة ١٤٧

<sup>(</sup>١٨) إين كثير، نفس المرجع

رضاهم»، ويضيف: «وقيل إستدعاء العرش قبل وصولها ليريها قدرته ودليادُ علي نبوت»، وقيل أراد اختبار عقلها، ونري أن القول الأول هو الذي عليه.»(١٩)

ويقول ابن كثير عن (أنا أتيك به قبل أن تقوم من مقامك): «قال عفريت من الجن قال مجاهد، أي مارد من الجن، قال شعيب الجبائي، وكان اسمه كوزون، وكان كأنه جبل ... أما المقصود من قبل أن تقوم من مقامك، فهو قبل أن تقوم من مجلسك. وقال مجاهد مقعدك، وقال السدى مغيره كنان يجلس للناس القضناء والحكومات من أول النهار إلى أن تزول الشمس ... وقال وهب بن منبه إمدد بصرك فلايبلغ مداه حتى أتيك به، فذكروا أنه أمره الذي عنده علم الكتاب أن ينظر نحو اليمن التي فيها العرش المطلبوب فقام وتوضما ودعا الله تعالى، قال مجاهد يا ذا الجلال والإكرام، وقال الزهري قال يا إلهنا وإله كل شيئ إلهاً واحداً لاإله إلاّ أنت إأتنى بعرشها، قال فمثل بين يديه، قال مجاهد ابن سعيد ابن جبير ومحمد بن استحاق وزهير بن محمد وغيرهم لما دعا الله تعالى وساله أن يأتيه بعرش بلقيس وكان في اليمن وسليمان

(١٩) الإمام الشركاتي، تلس الرجع

عليه السلام في بيت المقدس غاب السرير وغامس في الأرض ثم نبع من بين يدي سليمان».

ثم ينتقل ابن كثير إلي تفسيرالآية [نكروا لها عرشها ننظر أتهتدي أم تكون من اللذين لايهتدون] وماتليها من آيات، فيلتقي مع بقية المفسرين في أن تنكير العرش كان يهدف إلي اختبار ذكائها وبعد نظرها وثباتها وهو ماأثبتته بلقيس، ويقول ابن كثير:

جعل أسفله أعلاه ومقدمه مؤخره وزادوا فيه ونقصوا «فلمسا جاحت قبيل أهكذا عرشك» أي عرض عليها عرشها وقد غُير ونُكر وزيد فيه ونُقص فكان فيها ثبات عقل ولها لب ودهاء وحزم، فلم تقدم علي أنه هو لبعد مسافته ولا أنه غيره لما رأت من آثاره ومسفاته وإن غير وبدل ونكر، فقالت كأنه هو، أي يشسابهه ويقاربه، وهذا غاية الذكاء والحزم"

وعن قصة الصرح الذي أسلمت بلقيس بعد دخوله، وبعدما طرحته علي سليمان من أسئلة، كماجاء في الروايات المختلفة، يقول ابن كثير:

«إن سليمان عليه السلام أمر الشياطين، فبنوا لها قصراً عظيماً من قوارير، أي من زجاج، وأجري تحته الماء الذي لايعرف أمره يحسب أنه ماء ولكن الزجاج

يحول بين الماشي وبينه، والمتلفوا في السبب الذي دما سليمان عليه السلام إلى اتخاذه فقيل أنه لما عزم على تزوجها واصطفائها لنفسه، ذُكِرَ له جمالها وحسنها واكن في ساقيها هلب عظيم ومؤخرا أقدامها كمؤخري الداية. فسناء ذلك، فاتخذ هذا ليعلم صحته أم لا. هكذا يقول محمد بن كعب القرظي وغيره، فلما دخلت وكشفت عن ساقيها رأى أحسن الناس ساقاً فأحسنهم قدماً، واكن رأي على رجليها شعراً لأنها ملكة ليس لها زوج، فالصب أن يذهب ذلك عنها فقيل له المسيء فقالت لاأستطيع. وكره سليمان ذلك وقبال للجن إصنعوا شيئاً غير الموسى يذهب بهذا الشعر، قصنعوا له النورة، وكان أول من أتخذت له النورة... وقال محمد بن اسماق، عن بعض أهل العلم، عن رهب بن منبه، قال: أمر سليمان بالصدرح، وقد عملته له الشبياطين من زجاج كأنه الماء بياضاً ثم أرسل تحته السمك ثم وضع له فيه سريره، فبجلس عليه وعكفت عليه الطير والجن والإنس، ثم قال لها إدخلي الصبرح ليبريها ملكأ هو أعزمن ملكها وسلطاناً أعظم من سلطانها (فلما رأته حسيته لجة وكشفت عن ساقيها) لاتشك أنه ماء تخوضه قيل (إنه

مسرح ممرد من قوارير) فلما وقفت علي سليمان دعاها إلي عبادة الله عز وجل وحده وعاتبها في عبادتها الشمس من دون الله فقالت بقول الزنادقة، فوقع سليمان ساجداً إعظاماً لما قالت وسجد معه الناس، فسقط في يديها حين رأت سليمان صنع ماصنع فلما رفع رأسه قال: ويحك ما قُلْت؟ قالت: (رب إني ظلمت نفسي وأسلمت مع سليمان لله رب العالمين) فأسلمت وحسن إسلامهاء.

والسؤال الذي سألت عنه، وجعل النبي سليمان يضر ساجداً، فيهو عن (لون الله عزّ وجلّ)، وفي رواية أخري (مالون الرب؟). وهو سؤال يعكس رغبتها العميقة في الوصول إلي قناعة تامة بنبوته، مما يجعلنا نشبّه الأمر برحلة الشك التي يصل الإنسان من خلالها إلي الإيمان، فماكان من النبي سليمان إلا أن "خر ساجداً فقال يا رب لقد سالتني عن أمر إنه ليستعاظم في قلبي أن أذكره الك، فقال إرجع فقد كفيتكه، قال فرجع إلي سريره، قال ماسائتيني عنه؟ قالت ماسائتك إلا عن الماء، فقال اجنوده ماسائت عنه؟ فقالوا ماسائتك إلا عن الماء، قال ونسرة كلهم "(٢٠)

وتشير جميع التفاسير إلي قصة المسرح، وإلي تأمر الجن

<sup>(</sup>۲۰) إبن كثير، نفس المرجع مسقمة ٣٦٦

وخوفهم من أن يتزوج سليمان بلقيس "فيولد له منها ولد فسيبقون مسخرين لآل سليمان أبدا" (٢١) ويقول ابن كثير: "وقالت الشياطين إن سليمان يريد أن يتخذها لنفسه، فإن اتخذها لنفسه ثم ولد بينهما ولد لم ننفك عن عبوديته."

إن الباحث يقف أمام هذه الرواية مأخوذاً ببعض فصولها لما تجلي فيها من روعة المقيقة الإيمانية المعبرة عن قدرات الله في أن يحقق مايريده في خلقه، لأنه وحده إذا أراد أن يقول لشيء كن فيكون. وهكذا كما هو واضح قد كان ماأراده من مسالة العلاقة بين النبي الملك سليمان وبين ملكة سبأ بلقيس الكبري، إذ أن الهدهد كان قد حقق معجزة، وقاب صفحات من التاريخ وقتح صفحات جديدة امتدت تفاصيلها من أرض فلسطين إلى أرض مأرب.

أما الجانب الثاني الذي يقف أمامه الباحث مشدوها، فهو كثرة المداخلات التي تضمنتها روايات الرواة، بمافيها من زيادة ونقصان، ومافيها من التشويق والإثارة، وفي بعض الأحيان الاعتراض والنقد، كماجاء في تقسير ابن كثير، عندما أشار إلى أن بعض الروايات «هو منكر غريب جداً، ولعله من أوهام عطاء ابن السائب وعبدالله ابن عباس، والله أعلم، والأقرب في مثل هذه السياقات أنها متلقاة من أهل الكتاب، مما وجد في صحفهم كروايات كعب ووهب، سمامحهما الله

<sup>(</sup>٢١) الشوكاني، نفس للرجع سفعة ١٣٥

فيما نقلاه إلى هذه الأمة من أخيار بني إسرائيل من الأوابد والفرائب والمعجائب مما كان ومالم يكن وماحرف وبدل ونسخ، وقد أغنانا الله سيحانه وتعالي عن ذلك بماهو أصبح منه وأوضيح و أبلغ له الحمد والمنة.»

ويكرر الإمام الشوكاني نقس المعني منبها إلى ضرورة عدم أخذ الإسرائيليات بدون تبصر ويقظة فيقول: "هذا العلم مأخوذ من أهل الكتاب، قد أمرنا أن لانصدقهم ولانكنبهم، فإن ترخص مشرخص بالرواية عنهم لمثل مارُوي (حدثوا عن بني إسرائيل ولاحرج) فليس ذلك فيما يتفسير كتاب الله سبحانه بلاشك، بل فيما يذكر عنهم من القصص الواقعة لهم،" ثم يقول الشوكاني في موضع آخر من تفسيره لهذه الآيات: "وقد كررنا التنبه على مثل هذا عند عروض ذكر التفاسير الغربية،"

إن هذا القول يعبر خير تعبير عن رفض التفسيرات التي تقول بأن سليمان أراد أن يكشف عن ساقيها بوازع دنيوي، كما يرفض الرواية التي تشير إلى أن بناء الصدح كان لذلك الهدف، وفي هذا الصدد ننتقل إلى ماورد في مقدمة ابن خلدون، كدليل على اختراع مثل هذه القصة، إذ يقول: "فأراد داؤود عليه السلام بناء مسجده على المدخرة مكانها، فلم يتم له ذلك، وعهد به إلى ابنه سليمان، فبناه لأربع سنين من ملكه واخمسمائة سنة من وفاة موسي

عليه السلام، وأتخذ عمده من المعفر، وجعل به مسرح الزجاج وغشي أبوابه وحيطانه بالذهب ومعاغ هياكله وأوعيته ومنارته ومقاتيحه من الذهب. (۲۲)

إذن، فالمسرح كان حقيقة تاريخية، لم يكن للجن فيه أي دور، كما أن القرآن الكريم لم يشر إلي الجن في هذا الصدد، بل أشار إلى الصرح بأداة التعريف، كحقيقة موجودة معروفة، لذا، فإن هذا الجانب من الروايات الذي يشير إلى أن سليمان أراد أن يكشف عن ساقيها بواقع دنيوي، يهز مصداقية دعوته كنبي إلى عبادة الله وحده، ويفتح الباب على مصراعيه أمام اللذين شككوا بالعلاقة وحاولها أن يربطوا تلك القيم السماوية بقيم الأرض، ويجعلوا من سليمان ملكا غازيا طامعاً بعرش ملكة سبا، وبما يمثله ذلك العرش من غني وقعة وعز ورضاء، كما أن هذا الجانب يشير إلى أنه تعامل معها كامرأة تضاف إلى نسائه الكثيرات، والمكتي قيل أنهن تجاوزن الألف مابين جارية وممهورة.

ومن هذا، فقد التقي المفسرون على قبول الإطار العام للقصة مستندين في قبولها إلى الصقيقة الإيمانية المتجسدة في القرآن الكريم، غير أنهم تعاملوا بحدر مع الإسرائيليات.

والتقي المفسسرون حول إعهاز الهدهد بالرغم من أن المدهد بالرغم من أن المدهد بالرغم من أن (۲۲) ابن خلبن، الملامة، صلحة ١٥٤

القضرالرازي طرح في تفسيره طرح الملاحدة مفنداً إياه، فقال:

"البحث الأول أن الملاحدة طعنت في هذه القصة - أي قنصنة الهدهد - من وجوه، أحدها: أن هذه الأيات اشتملت على أن النملة والهدهد تكلما بكلام لايمسر إلا من المقالاء، وذلك يجر إلى السفسطة، فإذا جوزنا ذلك لامنا في النملة التي نشامدها في زماننا هذا أن تكون أعلم بالهندسة من أقليدس، وبالنحو من سيبويه، وكذلك القول في القملة والصبيئان، ويجوز أن يكون فيهم الأنبياء والتكاليف والمعجزات، ومعلوم أن من جوز ذلك كان إلى الجنون أقرب، وثانيهما: أن سليمان عليه السلام كان بالشام، فكيف طار الهدهد في تلك اللحظة اللطينفة من الشنام إلى الينمن ثم رجع اليه؟ وثالثها: كيف خفى على سليمان عليه السلام حال مثل تلك الملكة العظيمة مع مايقال أن الجن والإنس كانوا في طاعة سليمان؟ وأنه عليه السلام كان ملك الدنيا بالكلية وكان تحت راية بلقيس على مايقال إثنا عشر ألف ملك تحت راية كل واحد منهم مائة ألف؟ ومع أنه يقال أنه لم يكن بين سليمان وبيئ بلدة بلقيس حال طيران الهدهد إلاَّ مسيرة ثلاثة أيام. ورابعها: من أين حصل الهدهد

معرفة الله تعالي ويجوب السجود له وإنكار سجودهم الشمس، إضافة إلى الشيطان وتزييته؟ (٢٢)

ويجيب الفضر الرازي على أوائك الملاحدة، والمتشككين إلى يومنا هذا، قائلاً: "والجواب أن ذلك الإحتمال قائم في أول العقل، وإنما يعلم ذلك بالإجماع وعن البواقي أن الإيمان بافتقار العالم إلى القادرالمختار يزيل هذه الشكوك."(٢١)

وقال ابن عاشور في تقسيره:

«ليس الهدهد قبل بإدراك مااشتمل عليه القول المنسوب إليه ولاباستفادة الأحوال من مشاهدة الأقوام والبلدان حتي يخطر في نفسه وحتي يعبر عنها بمنقطه الذي علم سليمان دلالته كما قدمنا (علمنا منطق الطير) فهذا واسليمان أجراه الله على اسان الهدهد، و(٢٥)

وذهب بقية المفسرين هذا المذهب في إعجاز الهدهد وقدرة الله سبحانه وتعالى، كما التقوا حول قوة وعظمة وياس سبأ وحكمة وحزم واقتدار وذكاء بلقيس، مجمعين على أن ذهابها إلى سليمان كان استجابة لدعوة النبوة بعد أن رجع إليها رسلها مؤكدين صدق ما

<sup>(</sup>٢٣) القفرالرازي، نفس المرجع، مسلمة ١٩٩٠:١٩٠

<sup>(</sup>٢٤) الغشرائرازي، نفس المحم

<sup>(</sup>٣٥) محمد الطاهر، تقسير ابن هاشور، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٨

حدسته من نبوته. كذلك التقوا جميعاً على حسن إسلامها في الوقت الذي لم يشيروا فيه إلى زواجها منه ولا إلى إنجابها ملتزمين بماجاء في القرآن الكريم، ومنبهين إلى التعامل بحذر مع الإسرائيليات التي تجعل من هذه القصة أسطورة محورها الأرض قبل السماء

\*\*\*\*\*

# الفصل الثانى

ملكة سبأ عند المؤرخينالقدمى

كانت كتابة التاريخ العربي، بالمفهوم التقليدي، عملية تسجيل الموانع والسير والأحداث، تتناول تواريخ الشعوب برواياتها وأساطيرها وخوارقها، وذلك لحفظها والتذكير بها واتخاذها عظة وعبرة. بينما كانت الفلسفة التي توجه هذه الكتابات ذات منظور ديني، والمؤرخون المسلمون نجحوا في إبراز مُثل إسلامية المجتمع لاترال تقوده وتوجه سلوكه، وسواء كانت هذه المثل شخصيات عظيمة، أو كانت مواقف تاريخية، فقد برزت مكانتها بالوجه الديني الذي ارتبطت به، لأن من الملاحظ عند كتابة التاريخ "أنهم عندما يكتبون عن الشعوب والبلاد في المهود السابقة للإسلام تكون كتاباتهم مسطحة وأفقية، أما عندما يتحدثون عن حياة الرسول (صلعم) فكتاباتهم عميقة وعمودية، هنا أصول عقيدة وحياة لصاحب الرسالة فيجب الفوص فيها إلى الأعماق وسير أغوارها، والأساس في ذلك كله الوحي وستلزماته."(۱)

وهكذا، فإن الرؤية الأساسية، كماسبق وأن أشرنا، هي الدين الإسلامي، إضافة إلى الموروث الثقافي والفكري للأمة، وهو موروث ينبغي أن نتطرق إليه بإقتضاب.

تشيرالدراسات التاريخية التي تناولت تاريخ العرب قبل الإسلام

<sup>(</sup>١) مجلة الفكر العربي المعامس، العند ١٢ أيار١٩٨١، منفحة ٨٢.

إلى اتصال العرب تجارياً وثقافياً ودينياً بغيرهم من الأمم المجاورة من الفرس والروم والإغريق، وهو اتصال ترك آثاره على الحياة غي مختلف جوانبها، خاصة الدينية والثقافية. ويمكن استنباط ذلك من خلال الأشكال المتناقضة والمختلفة من الفكر الديني التي وجدت في الجاهلية، وترجع إلى احتكاك العرب بالأمم المجاورة، وشبهدت تلك الديانات تطورات إلى مايقارب التوحيد كما هو مفهوم في الديانات السماوية .

ويقول الدكتور إبراهيم عبدالرحمن في هذا، مفندا وجهة النظر التي تقول بأن الوثنية كانت ديانة العرب الوحيدة:

"الذي يهمنا أن عبادة الأوثان قد انتقلت إلى العرب من الأمم المجاورة، وأن هذه العبادة تطورت لتصل في تهاية العصر الجاهلي، أو مايسمونه بالجاهلية المتأخرة، إلى صورة أقرب ماتكون إلى التوحيد كما هي في الديانات السماوية، وهذا التطور من شاته أن يحملنا على أن نفترض تأثر الجاهليين بالديانات الأضرى المجاورة، وأن هذا التأثر قد تم بالديانات الأضرى المجاورة، وأن هذا التأثر قد تم على مراحل مختلفة، اقتربت الوثنية الجاهلية من التسوحيد الديني كما تجلى، خاصة، في الديانة اليهودية (۲)

<sup>(</sup>٢) د. إبراهيم هبدالرحمن، قضسايا الشسعو في النقد العربي، مسقمة ٢٢، دار العودة بيروت،

وكنا قد تطرقنا فيما سبق إلى كيفية انتشاراليهودية وتزايد اعداد النازهين من اليهود إلى الجنوب، بعد سقوط أورشليم علي يد نبوخذنصر، وبعد تضريب الهيكل الثاني، ويشير محمود الحوت في كتابه (في طريق الميثالوجيا عند العرب) إلى تلك المستعمرات وأماكن تواجدها، فيقول: "وكان في القرن الأول للميلاد مستعمرات يهودية في تيماء، وفي فتك، وفي خيبر، وفي وادى القرى، وفي يشرب وهي أهمها. وكان يهود يشرب وهي قريظة"(٢)

أما في اليمن، فيرجع امتداد اليهودية وانتشارها إلى تهود اللك الحميري أسعد أبي كرب، فتهودت حمير بعد أن دعاها إليها، وتبع ذلك هدم (رئام) الذي كانت تعظمه حمير وتعبده، ومع هذا شأن اليهودية لم تبلغ ذروة انتشارها إلاً في عهد ذي نواس، صاحب الأخدود، وذلك في القرن السادس الميلادي ،

ومايهمنا هنا هو أن هذه الديانة حملت تأثيرات من ثقافات أخرى تأثرت هي بها، ثم نقلتها إلى معتنقيها، فكان دخول اليهودية إلى الجزيرة العربية بعد أن تأثرت تأثراً كبيراً بالثقافة اليونانية لبقائها طويلاً تحت الحكم اليوناني وانتشارها في الإسكندرية وعلى شواطئ البحر الأبيض حيث كانت الثقافة اليونانية منتشرة.(1)

<sup>(</sup>٣) مصود سليم الحوث، للرجع السابق، صفح١٨٧.

<sup>(1)</sup> محمري سايم الحرث نفس المرجع السابق، معلمة ٢٩.

ونظراً للصراع بين الديانتين اليهودية والمسيحية، والأبعاد السياسية والانعكاسات الثقافية والفكرية الناجمة عنه، فإن الحديث عن اليهودية يقودنا للحديث أيضاً عن المسيحية، وقد شهدت نجران، وكانت أهم موطن للنصرانية في بلادالعرب، قمة الصراع بين الديانتين.

جاء في من تنصر من العرب قوم من قريش من بني أسد عبدالعزى، ومن تميم بنو امرئ القيس بن زيد مناة، ومن ربيعة بنو تغلب، ومن اليسمن طبي ومدحج وبهراء وسليح وتنوخ وعسسان واخد (٥)

وقد أشار القرآن الكريم إلى أصحاب الأخدود وماكان من حرق للمؤمنين من النصارى بعد رفضهم دعوة ذي نواس إلى اعتناق اليهودية، إلا أن رجالاً استطاع الفرار وإبلاغ الخبر إلى قيصر الروم الذي أمر بدوره نجاشي الحبشة بمحاربة ذي نواس، فقام "بإرسال جيش مع ارياط وأبرهة الأشرم، فناجنوه القتال، وظفرو) ببلاده وأتم الحبشة فتح اليمن فملكوا عليها أكثر من نصف قرن، حتى مد الفرس سيطرتهم على تلك البلاد، إلى أن تقدم المسلمون وفتحوا نواحي اليمن فيما بعد، فتكون النصرانية قد استمرت في نجران إلى غهد عمر حيث ذهب أكثرهم إلى العراق"() وشهدت الأسمواق

<sup>(</sup>٥) محمري سليم الحرب نفس المرجع السابق، منقحة ٣٠.

<sup>(</sup>٦) محمود سليم الحرب نفس المرجع السابق، منقمة ٣٠.

العربية والتجمعات في الجاهلية نشاطا كبيراً للمبشرين بالديانة المسيحية عن طريق الخطب البليغة التي كانت تذكّر بفناء الدنيا وزوالها وبالحساب والجنة والنار، ولطنا لانزال نتذكر خطبة قس بن ساعدة، كما أن هناك آخرين مثل خطيب اياد وراهب نجران .

إن تركيزنا على الديانتين اليهودية والمسيحية، كمكونات أثرت على الموروث الثقافي والفكري، لايعني الانتقاص من التأثير الذي اهبته الحضمارات المجاورة، كحضارة بابل وآشور وفلسطين وفينيقيا ومصر، وماقدمته تلك الحضمارات من رؤى وصديغ إبداعية عكست تجاريها العميقة، سواء في الحياة أو في مابعد الموت. وهو تأثير لم يتم من قبل طرف واحد، وإنما كان تأثيراً متفاعلاً إيجابياً. إن حضارة ازدهرت فيها الكتابة والعمارة والتجارة، لاشك أنها حضمارة قادرة على الإفادة والإستفادة، وعلى الأخذ والعطاء.

ومع ذلك، فإن تركيرنا على هاتين الديانتين، وبالأخص الديانة اليهودية، يُنْبُعُ من أن الكثير من المؤرخين القدامي اعتمعوا إلى حد كبير على الإسرائيليات. وفي الباب الأول تعرضنا التنبيه الذي أشار إليه الإمام الشوكاني، والمقصسود بذلك التنبه عندما يتعلق الأمر بتفسير كتاب الله سبحانه وتعالى، أما فيما تعلق بذكر القصص الواقعة اليهود، فيقول: "فهذا العلم مأخوذ من أهل الكتاب، وقد أمرنا أن لانصدقهم ولانكذبهم."(٧)

<sup>(</sup>V) الشركاني، القسيدة النشرانية.

ويرجع اعتماد المؤرخين القدامي على الإسرائيليات إلى أن المسلمين كانوا "بحاجة ماسة إلى شروح للجاء مقتضباً في القرآن الكريم من أيات على سبيل العبر ولها ذكر في التوراة، اخذوا يقصون عليهم ماجاء عندهم من قصص عنهم"(^) ولهذا، ربط المؤرخون القدامي، كما أشارالدكتور جواد علي "بين ماجاء في الأساطير اليهودية وماجاء في القرآن الكريم، كما أضافوا عليه ماسموه من قصص شعبي، فتولد هذا الذي نقرؤه اليوم باسم تاريخ اليمن القديم"() ومن هنا كثر الرواة من مسلمة اليهود، ككعب الأحبار ووهب بن منبه وابن سلام.

وبالرغم من التقائنا مع ماطرحه الدكتور جواد علي في وجهة نظره تلك، إلا أننا لانتفق مع طرحه الشمولي، فالتاريخ اليمني نقرؤه اليم ونفهمه من خلال المسائد والنقوش التي كشفت عنها التنقيبات الأثرية، وإن كان لايزال الكثير منها مطموراً تحت التراب،

 <sup>(</sup>۸) د. جواد على، دراسات يمنيا، صفحة ۲٤٧.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، منقحة ٢٤٧.

# المبحث الأول ملكة سبأ عند المؤرخين اليمنيين القدامي

#### أولاً: وهب بن منبَّه

تنطبق مقولة الدكتود جواد علي السابقة إلى حد كبير على كتابات المؤرخين القدامي اللذين لم يعتمدوا البحث العلمي والتحليل والتقصيم، بقدر ما اعتمدوا الرواية والقصصص الشعبي والإسرائيليات. وأفضل نموذج لهذا النهج هو كتاب (التيجان في ملوك حمير) لوهب بن منبه، حيث جمع فيه بين الخرافة والأسطورة، والحادثة التاريخية والقصص الديني، ومع ذلك، فهو يعتبر من أهم المراجع والمصادر افهم البنية الثقافية والذهنية للمجتمع اليمني في تلك الفترة، فضلاً عن انه يعكس اختلاط التاريخ بالاسطورة اختلاطاً كبيراً إلى فضلاً عن انه يعكس اختلاط التاريخ بالاسطورة اختلاطاً كبيراً إلى عليها الخيال الشعبي الكثير من المبالغات التجسد مايجيش في عليها الخيال الشعبي الكثير من المبالغات التجسد مايجيش في الوجدان من قضايا وطموحات وتصورات. وقد دفع هذا الأمر أحد كبار المهتمين باستلهام التاريخ العربي في إبداعات أدبية إلى القول: "إن هذا الكتاب قد شكل بداية الصلة الحميمة بيني وبين اليمن شعبأ وتاريخاً وحضارة وأساطيراً، إنه تحفة من الفن المكتوب"(١٠)

<sup>(</sup>١٠) وهب بن منبه، التيجان، منفحة ٦، من مقدمة الناشر.

وينبغي علينا أن نقف وقفة تأملية لماتضمنه كتاب (التيجان) حول قصة بلقيس وقصولها الشيقة إبتداء من كيفية وصولها إلى الصكم. "فعندما حضرت الوفاة أباها شرحبيل بن الهدهاد دعى وجوه حمير وأوصاهم بأن تخلفه بلقيس على العرش" على النحو الذي سبق أن أوردناه. فقال له رجل منهم: "أيها الملك تدع أفاضل قومك وأهل ملتك وتستخلف علينا امرأة، وإن كانت بالمكان الذي هي منك ومنا."

وهذه النظرة لاتزال تحكم قناعات الكثيرين من أبناء قومي فيما يتعلق بتولي المرأة الحكم.

وكان أبوها حكيماً قصين شعر بعدم الارتياح من تولي امرأة على قومه، ما كان منه إلا أن تعامل مع نفسياتهم بما يجعل بلقيس تتميز بقوة لايمنلكها رجل، مستفيداً من كون أمها جنية، مما سيمكنها من النجاح ومساعدة قومها، حيث كان مفهوم الجن في عقول الناس مرتبطاً بالخوارق والمعجزات، وهكذا سلم القوم بكلام الأب وقبلوا بها ملكة عليهم، وإن كانت لم تسلم من الازدراء بعد توليها الحكم، وهو ما مهد لقصة هرويها مع أخيها أمام عمر ذي الانعار، الملك الظالم الفاسق الذي كان له مع أبيها وجدها سجالً ومعارك، وكان أن مهد وهب بن منبه إلى ذكره قبل أن يورد قصة بلقيس مباشرة حين قال:

"لما تولى عدمدون الأنصار الملك قدهر الناس بالملك وذعرهم بالجوردوأنه كان يزني ببتات الملوك من حمير، فيؤتي منهن أبكاراً وغيراً بكار، فكُنْ يشربن معه الخمر وكان ينادمهن على الخمر ويصيب منهن حاجته، فلما فعل ذلك بحميركرهوا أيامه وأبغضوا دولته."(١١)

وقبل المضي في تفاصيل هروبها، نعود إلى قصة ميادها الضارق من أم جنية، وهي القصنة التي أوردها جميع المفسرين والمؤرخين القدامي، وإن اختلف البعض في التفاصيل، وستركّز في هذا المقام على وهب بن منبه، باعتباره أهم المراجع والمسادرالهامة، يقول وهب:

"لما وألي الهدهاد بن شرحبيل زحف إليه عمر ذوالأذعار، ويرز إليه الهدهاد، والتقوا بموضع معروف في اليمن، فتحاربوا أياماً، فلما فصل العسكران ويرز بعضهما إلى بعض، خرج الهدهادعلى تاقة في زي إعرابي حتى وصل عساكر عمرتي الأذعار فطاف به وتدبر عساكره، ثم سمع لفطهم ومايتوعدون به عمرا ذا الأذعار من المخذلان واسترق مايريدون أنه، فزاده ذلك عزماً على لقاء عمر، فانصرف الهدهاد يريد عساكره، فسارحتى بلغ شرف العالية في يوم قائظ اجرهد فيها الصخور

<sup>(</sup>١١) وهب بن متبه نفس الرجع، منفحة ١٤٧.

والتهبت الهواجر فنظر إلى شجاع أسود عظيم هارب وفي طلبه شجاع رقيق أبيض فأدركه فاقتتلا حتى لفبا ثم افترقا ثم أقبل الشجاع الابيض إلى الهدماد فتشبث مع ذراع ناقته حتى بلغ رأسه على كتفها ففتح فمه كالمستغيث، فرد يده الهدهاد إلى سقائه فصب الماء في فيه حتى روى، ثم أقبل على الأسود وأشده، فلم يزل الأبيض حتى قتل الأسود، ثم مضى على وجهه حتى غاب عنه، ومضى الهدهاد إلى شعب عظيم فاختفى فيه، فبيئمنا هن مستتر بشنجر أراك إذ سمع كلاماً قراعةً، فسلٌ سيفه، فأقبل عليه نفر من جان حسان الوجوه عليهم زي حسن قدنوا منه فقالوا: عم صباحاً ساهدهاد لابأس عليك. وجلسوا وجلس فقالوا: أتدري من نحن؟ قسال: لا. قالوا: نحن من الجن ولك عندنا يد عظيمه، قال: وما هي؟ قالوا: هذا الفتي أخونا من أبناء ملوكتا هرب عليه غلام أسبود فطلبه فالدركة بين يديك فكان مارأيت وضعلت، فنظر الهدهاد إلى شاب أبيض أكحل في وجهه أثار خداش، قال له: أنت هوا قال: نعم، قالوا له: جنزائك عندنا باهدهاد إلا أخته نزوجك منها، وهي رواحة بنت سكن. فزوجوه أياها. "(١٢)

<sup>(</sup>۱۲) يغب بن متبه نفس المرجع، مطحة ١٤٢.

إلاً أنهم قبل أن يزوجوه اشترطوا عليه أن لايسالها عن أي شي تفعله مهما بدأ غريباً. وفي هذا تناظر مع القصص الفرافية التي تجعل من السؤال أو التحذير من فتح باب أو صندوق طريقا مؤدياً إلى الهلاك أو الفراق ممايضع الإنسان في صراع مع المجهول والقدر ولأن الإنسان كائن يستمد كينونته، ويكتسب إنسانيته، بتجاوز الافاق الضيقة بالدهشة والسؤال، فهو عادةً في هذه القصص الخرافية ماينقض الشروط ويتجاوز المحثور.

وهكذا كان فراق رواصة بنت سكن زوجة الهدهاد بعد أن انجبت له ثلاثة أطفال كان كل طفل منهم ماأن يبلغ السنة من العمر حتى تأتي كلبة فتجرّه من قدمه وتغيب به عن الأبصار، والهدهاد طبقاً الشروط التي وضعت له قبل الزواج، لايملك سؤالها عن مصيرهم، فعندما فعل فارقته بعد أن أوضحت له أن تلك الكلبة ماهي إلا مربية من الجن تحسن تربيتهم، وعادت إليه بلقيس وأخ لها، سيكون له دور المشاق نسجه الضيال الشعبي لبلقيس، وذلك في سبيل تصوير المشاق والأهوال التي تعرضت لها كي تصل إلى الحكم بجدارة واقتدار.

ويمضي وهب بن منبه محافظاً على ذلك الخيط الذي يجمع الأحداث دون أن يتركها تتبعثر فتفقد تشويقها، فيسرد قصة هروبها مع أخيها الذي أشرنا إليها أنفأ، وهما في زي إعرابيين فيقول:

إزدرى قومها بمكانها لما كانت مرأة وأنفوا من أن يلي

أمرهم امرأة، ويلغ عمرى ذي الأنعار، فجمع الجيوش ونهش إلى بلقيس، فلم تكن لها طاقة، فهريت مقتتمة بأشيها عمرى بن الهدهاد، هما في ذي أعرابيين حتى أتت جعفر ابن قرط الأسدي.(١٣)

ثم يمضى فيسرد ماحدث لجعفر بن قرط، أنجد فارس في زمانه، كما وصفه وهب، مع عمر بن عباد وشريك بن هلال وهما من أشهر وأفتك الصعائيك العرب، وكيف كاد أن يصرعهما. إلا أن جعفراً سامحهما وأطلقهما حين افتديا نفسيهما بالمال، فما كان من عمر بن عباد إلا أن هيأ هدية وسار إلى الشيخ فوجده في مكانه مجاوراً قبر النبي هود عليه السلام، كعادته في كل عام، ثم يروى قصة مصرع ذلك الصعلوك على يد بلقيس بعد أن تغلبت عليه بالحيلة والدهاء ومكرالنساء، وهو ما يحرص الخيال الشعبي على التأكيد عليه وتعميقه في الأذهان. ذلك أن عمراً بن عباد كان قد استرق النظر إلى بسقي والدها حتى ثمل فقصل رأسه عن جسده إمعاناً في إرعاب يستي والدها حتى ثمل فقصل رأسه عن جسده إمعاناً في إرعاب تمكنت بحيلتها وتماسكها من أن تتصدى الموقف، فنخلت عليه بدلاً تمكنت بحيلتها وتماسكها من أن تتصدى الموقف، فنخلت عليه بدلاً عن الجحجاد، وكانت تضم على شمعرها مدية على شكل زينة

<sup>(</sup>١٢) رهب بن منبه نفس الرجع، صفحة ١٤٦.

نصابها الذهب وراسها "باقوتة زرقاء، فلما رأها عمرو أنكر أنها الجدجاد، وقد كانت بلقيس أجمل من جدجاد ومن نساء زمانها. فلما خلا بها قالت له: ياعمرو إن الأبكار من النساء كالإناث من الخيل لايس محن إلا عن صبهيل ومجابذة، وإنما أرادت أن تعلم أين هو من قوتها، ومد يده إليها، ورأى أنه حاكم عليها، فجذبها إلى نفسه، ودافعته، فغلبت عليه، فأخذت يديه جميعاً بيدها الواحدة فأمسكته، فلم يستطع معها حراكاً، شم مدت يدها إلى قرونها فسلت المدية فضريت بها نصره فلما فاجاته ومات أخذت برجليه تجره في الحي وتقول بها نصره فلما فاجاته ومات أخذت برجليه تجره في الحي وتقول قليل لك منى هذا يا أبا عامر (١٤)

وهكذا أنقذت بشجاعتها ودهائها النساء والأطفال، حتى عادوا إلى مقر أبيهم، وعندما شاع قتل جعفر، وعرف بذلك عمرو ثو الأذعار، أرسل إليها فسارت إليه ولجأت إلى الحيلة في قتله، وعندما مات بايعها ملوك حمير وأقيالها بعد أن خلصتهم من ذلك الملك الفاسق، قائلين لها: "أنت أولى بالملك إذ أرحتينا من الرجس الجائر."(١٥)

ولما وليت الحكم، يستطرد وهب بن منبه في تصوير توسيع وعظمة اليمن وامتدادها في عهدها إلى نهاوند وأذربيجان، وسيطرتها

<sup>(</sup>١٤) وهب بن منبه نفس المرجع، مسلحة ١٤٨.

<sup>(</sup>١٥) وهب بن منيه نفس المرجع، صفحة ١٥٨.

#### على بابل ومكة، بل وينسب إليها الإيمان، فيقول:

فلما وليت بلقيس جمعت الجيوش العظيمة وسارت إلى مكة فاعتمرت وتوجهت إلى أرض بابل على من كان بها من الناس وبلغت أرض نهاوند وأذربيجان، ثم قفلت إلى اليمن. (١٦)

كما أن بلقيس لم تكن مهتمة بنفسها كأنثى، حيث أنها كانت "لا أرب لها في الرجال، وإنما لمّا غلب عليها رسول الله سليمان بن داؤيد، صلى الله عليهما، تلوم أمره فيها حتى أتاها الوحي ببراحتها من ريب الجاهلية فتزوجها وهي جارية عذراء".(١٧)

أما حكايتها مع النبي سليمان، فتبدأ، عند وهب بن منبه، بعد أن ملكت اليمن سبع سنوات، وذلك "لما أراد الله إكرامها بسليمان خرج مخرجا لايريد إليها وذلك أنه لما بلغ ملك حمير مبلغاً لم يبلغه أحد من أهل الدنيا عظمت نفوسهم وتكبروا وتجبروا والله الكبرياء والجبروت، فأراد الله أن يريهم قرته فأرسل سليمان بن داؤود بن أيشا بن حصرون ابن اسحاق ابن ابراهيم خليل الرحمن، صلى الله عليه وسلم، وأعطاه الله ملكاً لم يعطه أحداً من قبله ولاينبغي لإحد من بعده، فأتى حمير بالآيات التي لايستطيع مخلوق أن يأتي بها (١٨)

<sup>(</sup>١٦) ناس ألرجع، مطعة ١٥٩.

<sup>(</sup>۱۷) رهب بن منبه نفس المرجع، معقمة ۱۹۱.

<sup>(</sup>۱۸) ناس الرجع.

وهذا دلالة على نبوته كما هو تأكيد في نفس الوقت على أن اليمنيين ماكانوا ليقبلوا الدخول في طاعته دون مبرر ديني سماوي ،

ونمضى مع وهب، فيقول:

إن الله أراد أن يهدي بلقيس وحمير فبعث الله نبيه سليمان بأياته الباهرة التي بهرت عقولهم، فضرج سليمان مخرجاً لايريد إليها فقضى أن يعر على بلدها وهو يريد غيرها، وكان إذا ركب غدا من تدمر وكانت منزله، فيقيل باصطفر من أرض فارس، ثم يروح فيبيت ببابل"(١٩)

وبغض النظر عن مدى تقبل هذا الطرح حيث أنه يبتعد تماماً عن الواقع الجغرافي، فتدمر في مكان وفارس في مكان آخر واليمن في زاوية أخرى من الجزيرة العربية والمسافات طويلة بمقاييس البشر، غير أننا نسرد الأسطورة وتقبل بجانبها الإيماني والأسطوري الذي يقول بأن الربح كانت تقل سليمان من مكان إلى آخر بحيث يجد نفسه بين غمضة وأخرى من موضع إلى آخر ومن أرض إلى أحرى. وهنا تأتى روعة الأسطورة في جانبها التشويقي.

لقد جعل الله تعالى من الهدهد مدخلاً للفت انتباه سليمان، وقبل أن يستأنف وهب بن منبه حكاية سليمان وبلقيس، نجده يتوقف في

<sup>(</sup>١٩) وهب بن منيه نفس المرجع، مطحة ١٦٢.

نجران، حيث وصل النبي سليمان بعد توقفه في مكة لاداء الصلاة والتبشير يقدوم النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ولم يكتف سليمان بذلك بل أثناء وجوده في مكة، بمايصطلح على تسميته اليوم بالمناقلات الأدارية وهو أمر له دلالته السياسية، التي تشير إلى حقيقة غزوات النبي سليمان وتوسعاته العسكرية، فيقول وهب:

"وكان ملك مكة يومئذ البشر ابن عمرو بن جرهم بن قصطان بن هود (صلعم)، وكان البشر عاملاً لبلقيس على من كان بمكة والصجاز نبت بن قديدار بن اسماعيل النبي بمكة يومئذ وبنو عمه، فأتى البشر إلى سليمان مستجيراً مستسلماً، فأمره سليمان من أمر مكة إلى نبت بن قديدار بن اسماعيل، وأقر البشر وجرهم على القيام بالبيت كما فعل اسماعيل، وأقر البشر

نعود فنقول إن توقف وهب عند نجران له دلالة تعكس الأهمية التي احتلتها نجران في التاريخ وماشهدته من صراع بين الديانتين اليهودية والمسيحية، وقد أشار القران الكريم إلى حادث تعذيب نصارى نجران في سورة البروج، قال تعالى:

[قبتل أصبحاب الأضدود\* النار ذات الوقود\* إذ هم

|               |     | Щ.   |      |       |     |
|---------------|-----|------|------|-------|-----|
| للرجع السابق. | ئفس | منبه | پ ين | ۲) زه | ·-) |
|               |     |      |      |       |     |

عليها قعود \* وهم على مايقعلون شهود \* ومانقموا منهم إلا أن يؤمنوا بالله العنزير الصميد \*) صدق الله العظيم

ويجدر بنا هنا أن تشير إلى الدكتور جواد علي، وماطرحه بعض المفسرين حول هذه الآيات، فيقول:

إن المراد بهم قوم من المجوس أو قوم من يهود، والأغلب أنهم نصاري نجران عذبهم ملك اليمن المتهود بتحريض من اليهود انتقاماً من النصاري ولاسيما الروم اللذين أسائ معاملتهم في إمبراطوريتهم، ونكروا أن هذا الملك المتهود هو ذونواس، وقد حرق عدداً كبيراً من الناس ممن أبي الدخول في ديانة اليهود وسعى في نشر اليهودية في اليمن والقضاء على النصرانية واجتثاثها من اليلاد. ((۲))

ركّز صاحب التيجان على نجران وعلى القلّمس، الذي عرف بالفعى نجران، وجعل منه عاملاً لبلقيس، ووصف نجران بدار العلم وأشار إلى أهلها على لسان القلمس عندما رأى طوالع عساكر سليمان، قائلاً: "يا أهل نجران أنتم أهل العلم الأول هل عندكم من هذا العلم؟

<sup>(</sup>٢١) رهب بن منيه نفس الرجع، صفحة ١٦٣.

قالوا له: مالم يكن عندك ياسيدنا وأنت جهبذ العالم فيكون عندنا. "(٢٠) ثم مسور مادار بينه وبين سليمان، وتيقن القلمس بعدها بنبوة سليمان، فأمن به سراً دون أن يضبر بلقيس، في الوقت الذي ظلت فيه المراسلات تدور بينه وبينها حول سليمان، وكتب إليها ملمحاً بنبوته "إني رأيت قوماً لبسوا الذل تحت العز والفاقة تحت الغنى والمسبر تحت القدرة ينصرون بلاهرب ويقدرون بلا استطالة "(٢٠٠) وترد عليه بلقيس بحذر الملوك وحنكة الساسة وبعد نظرهم "تفعل الملوك ذلك يستميلون أهواء العالم حتى يقدروا فإذا قدروا عزوا فبزوا فليسوا بأهل دين، "(١٠)

ثم يمسك وهب عن مواصلة سرد ما تم بين القلمس وبلقيس ونتيجة مراسلاتهما وماتومسلا إليه، ليعود إلى المدخل الأساسي في كيفية الإتصال، وهو ماجاء في القرآن الكريم بواسطة الهدهد، لتتابع بعبد ذلك فحسول الحكاية كما تناولها المفسرون حسبما سبق استعراضه، وعندما يصل إلى قصة المسرح، يشير وهب بن منبه، إلى أن هذه القصة جاحت نتيجة المؤامرة التي دبرها الجن سعياً لصرفه عن التفكير في الزواج منها. لذا فقد جعلوا من زويعة، الذي

<sup>(</sup>۲۲) د. جواد على، المرجع السابق، معلمة ۲۱۲.

<sup>(</sup>۲۲) رهب بن منبه التيجان، معقمة ١٦٤.

<sup>(</sup>۲٤) نفس المرجع السابق، مطحة ١٦٥.

سيرسله سليمان معها إلى اليمن فيما بعد، المتحدث باسمهم إلى سليمان، فأتاه وقال له: "يا نبي الله يلغني أنك تريد زواج بلقيس وأمها من الجن ولم تلد جنية من أنثى قط ولدا إلا كانت رجلاه مثل حافر الحمار وساقه أجمان صلب القسوة حاد النفس حار الجسم، قال سليمان: فكيف لي أن أنظر إلى ذلك منها وأعلم من غير أن تعلم ماأريد به منها! قال له زوبعة: أنا أكفيك ذلك، فصنع زوبعة لسليمان مجلساً من قوارير وجعل أرض المجلس لجة وسرح فيها السمك، ثم جعل فوق ذلك صرحاً معرداً من قوارير، "(۱)

إلاً أن الصوار الذي دار بين سليمان وبلقيس لايتناسب مع هذا السياق الإيماني، فقد صور سليمان رجلاً يعطي جل اهتمامه للتطلع إلى ساقيها وعندما تحقق له ذلك يقول وهب: "نظر سليمان إلى شعر ساقيها ورأى جسمها أحسن جسم صرف وجهه عن ساقيها للشعر الذي رأى. "(٢٦)

كما صبور بلقيس صبورة مناقضة الشخصية التي عرفناها من خلال مواقفها السابقة كملكة قوية مقتدرة وحازمة، وكما ذكرها به القرآن الكريم كملكة عظيمة تأمر فتجاب، وهو الأهم. فقد صبورها من خلال ذلك الصوار مجرد أنثى تسمى للتقرب والتودد الرجل بكل

<sup>(</sup>٢٥) وهي بن منيه نفس المرجع، معلمة ١٦٥.

<sup>(</sup>٢٦) وهب بن منه نفس المرجع، معلمة ١٧١.

السائل، فهاهي ترد عليه محاولة اغرائه "يا نبي الله إن الرمانة لا يدري ماهي حتى تذاق"(٢٧) وها هي تلعب دور حواء التقليدي، وهي تدفع أدم كي يتذوق التفاحة، ومع ذلك يجيبها سليمان "مايحلو على المين لايحلو على المفم."(٢٨)

وهذا الجانب إذا ماأخذناه من منطلق إيماني، فإننا نشكك قيه وزرفضه لأنه يصور العلاقة بين سليمان وبلقيس وكأنها قصة غرامية، الأمر الذي يغمز بنبوة سليمان ويشكك بدعوة بلقيس إلى الإيمان، ويوحي بأنه ماذهب إلى اليمن إلاً غازياً طامعاً بخيراتها وملكها وجمال ملكتها.

أما إذا ماأخذناه من جانب أسطوري، فسنجد أنه وضع التمهنيد لقصة زواج سليمان من بلقيس التي نسجها الخيال الشعبي، وبالغت في حبكها الإسرائيليات، معا يجعلنا نصل إلى نفس الاستنتاج الذي وصل إليه الدكتورجواد على عندما قال: "صور أهل الأخبار اليمن في عهد بلقيس وكأنها أرض خاضعة لسليمان ثم لإبنه رحبهم"(٢١) وجاء فيماجسد هذا المعنى عندما ذكر أن سليمان تزوجها فولدت له داؤود ورحبهم، ومات الأول في حياة أبيه وخلف رحبهم أباه، وأبقى سليمان بلقيس على حكمها في مأرب وكان يأتيها

<sup>(</sup>۲۷) نفس المرجم، معلمة ۱۷۲،

<sup>(</sup>۲۸) نفس المرجع۲۷۲ .

<sup>(</sup>٢٩) نفس المرجع السابق ،

مرةً في كل شهر ليقيم معها سبعة أيام. (٢٠) بعد من سليمان ارتد أهل الشام، فخرج إليهم رحبعم من اليمن مخلفاً أمه بلقيس بمارب حاكمة عليها.\*

هذا ما أتت به الأسطورة اليمنية، غير أنها لم تغفل جانباً مشاعر اليمنيين اللذين كانوا جوهر الأسطورة، فتضمنت مايشير إلى عدم ارتياح البعض من النفوذ الخارجي، وورد في التيجان ما يشير إلى أن مالك ابن عمر بن يعفر خرج في الناس مخاطباً: "يابني حمّير نطق الدهر وخرستم وانتبه الذل ونمتم، أما ترون الجبابرة تجاهلت وكل يد تطاولت سقهت الأحلام وأنبت العوام والملك تراث أهل العزم والأباب دعوتكم ودعاكم الذل، أجيبوا إحدى الدعوتين، فأجابوه وقدموه في الملك فسمي مالك ناشر النعم. قالت حمير: نشر لنا مالك بعد الموت وأحياء بعد الهلكة وردّه بعد الذهاب."(٢١)

وقال في ذلك النعمان بن الأسود المعترف بالحميري : العمــــري لقد جللت حمير نعمة

ستبقى لها فخرالسيوف على ذكر وراجعتها الملك الذي كان قد مضسى فأثت حسسام الدهر ذي النعم الزهر

<sup>(</sup>٣٠) د. جهاد طي، نفس المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣١) رهب بن منبه، المرجع السابق، صفحة ١٧٢.

واولا صليمــان الذي كان أمـره

من الله تنسزيلا ووحيا على قسدر

لما كان إنس ييتغسسي أن يرومنسا

ولا الجــنُ إلا أن نساق على القسس

ولكن قـــدرا كان تحويل ملكنــا

إلى نيسسي الله داوود ذي النصسر

فنحصن ملوك قبصل نبيه

وقبل أبيسه المبر عمسرا على الدهر

ونحسس ولاة الملك في الدهر مابقي

إلى أن يكون الدين قصرا على الحبر

نبيئ أمسين أمره غيسس زاهسق

رحيم بذي القربى لطيسف بذي الوتر

محمد الهسسسادي واحمد اسمست

رسولٌ منيرٌ مشرق الوجه كالبـــــدر

ويمضى وهب بن منبه في إيراد المزيد من تلك الأشعار، التي لانشك في انتحالها، فيقول على لسان الأعصم بن زيد بن عملاق الحميري في رثاء سليمان، مؤكداً نفس الفكرة التي أشرنا إليها أنفاً:

إلى سليمان ابن داؤود إذ

على الناس يقضل الكسمال

فهـــــــــــــ بالملك درى ملكنا

جلى بنور الوحي دين الظللال

هدى سريعاً بالهـــدي امـــة

عارفة في الحق حسن المقلا

ياخيس مفجسوع فجعنسسا به

مصطفيا بلقيس دهر السيزوال

أقام رحبعسم لنا دمسسوة

من بعده يوما كفيء الطلسلال(٢٢)

ولعل التلميح الموجود في الأبيات السابقة إلى ظهور النبي محمد (صلعم) يعود إلى إدراك الشاعر — ونحن نسلم قطعاً بأنه شعر موضوع في تلك الفترة التي اشتد فيها النزاع بين القصائية والعدنانية والمدنانية بدأ من سقيفة بن ساعدة ليبلغ الذروة في منتصف القرن السابع الميلادي — لعل ذلك التلميح يعود إلى محاولة تبرئة الشعراء اليمنيين لأسلافهم الوثنيين من ذلك الواقع وإظهارهم بمظهر المؤمنين بالله، كي يتسنى لهم المفاخرة بأمجاد اليمن القديمة وبممالكها القوية وسطوتها وسيطرتها وتقوقها في جميع المجالات رداً على طعن وغمن العدنانيين لذلك الماضي الوثني، لذلك نجد أن جميع الأساطير اليمنية التي تتناول تاريخ ملوك اليمن القدماء قد "أعيدت صياغتها بروح

<sup>(</sup>٣٢) رهب بن منبه نفس المرجع .

إسلامية ونزعات قحطانية إذ أنها تبجل الإنتصارات الخيالية الوهمية، وتعظم السلطان الأزلي لملوك اليمن القدماء على العرب وفي كل مكان من الملحمة ينسب الإيمان بالله لهم ولكن بأشكال مختلفة، (٣٢)

وتواصل الأسطورة اليمنية، كما جات في (التيجان) فصولها حتى تصل إلى القول أن بلقيس قد عاشت بعد وفاة ابنها رحبعم سنة واحدة ثم ماتت. وفي هذا يقول النعمان بن الأسود بن يعقر الحميري وهو من بيت الملك وأبناء ملوك حمير، يرثيها:

وغروب البلاد ترجيف منها

وعلى فلكها السحاب المطير

إن بلقيس قد أذل لها الملك

سليمان وأصطفاهــــا قديـر

إذ رسول له إلينا عجسيب

يكتاب وما أتانا غــــرور<sup>(٢١)</sup>

ومن هذا نستطيع أن نضرج بالقول بأن اليمنيين قبلوا بسليمان نبياً، وحاولوا أن يجنوا مبرراً لانفسهم كي يقبلوا حكمه من خلال إبقاء بلقيس ملكة عليهم، فهي سليلة التبابعة من ملوك حمير، وابنة اليمن بما تمتلكه من حكمة وذكاء ودهاء وعز واستقامة وقدرة، ومااستمدته من

<sup>(</sup>٣٣) رهب بن منبه نفس للرجم السابق،

<sup>(</sup>٢٤) وهب بن منبه نفس للرجع السابق.

قعة مضافة من قومها الأشداء الأقوياء اللذين قالوا: 'تحن أواوا قوة وأواوا بأس شديد' (الأية)

هذا ماكان من العلاقة بين سليمان وبلقيس وقمعة رحبهم، كما وردت في الأسطورة اليمنية. على أنه ينبغي الملاحظة أن وهب بن منبه لم يورد الرواية الأخرى التي طرحها المؤرخون والمسرون من بعده الخاصة بزواجها من بتع .

أما في التوراة، فقد ورد ذكر رحبعم دون إشارة إلى كون أمه ملكة سبأ، فجاء في العهد القديم: "وأضطجع سليمان مع أبائه ودفن في مدينة داوود وملك رحبهم إبنه مكانه"(٢٥)

نخلص من هذا إلى أنه لم يرد في الكتب السماوية الثلاثة ما يثبت أن النبي سليمان تزوج من ملكة سبا وأنجب منها، كما لم توثق كتب التاريخ ذلك الأمر أيضاً. وعلى أية حال، فإن الأرجح، في كل هذا، أن سليمان أقنع بلقيس بالزواج وترك الأمر لها في اختيار الزوج. وحرصاً منه على بقاء دعوته لها مجردة ويعينة عن أي مصلحة أرضية، حتى يحافظ على تعزيز دعوته السماوية وتعيقها في نفوس اليمنيين، فهو نبي قبل أن يكون ملكاً، ونظرته إلى الأمور تقوم على هذا الأساس قبل أي شئ أخر، وهذا ماجعل اليعنيين يعتنقون ويسلمون بالدين الجديد، ويتعاملون مع النبي سليمان لا الملك

(٣٤) التوراة.

سليمان. ويتضبح ذلك من خلال أشعارهم ومواقفهم اللاحقة، ومن خلال تعاملهم مع الملكة بلقيس وتعاونهم معها كرمز لليمن ودينها الجديد .

#### ثانياً: أخبار عبيدابن شرية الجرهمي

وهو كتاب لابد أن نشير إليه باعتباره من المصادر التي اعتباره من المصادر التي اعتباره من المصادر التي أنه اعتباد عليها المؤرخون والمفسرون القدامي، وإن كنا نرى أنه لايخرج عما جاء في (التيجان) وإن لم يصل إلى مستواه الإبداعي،

واكتابة هذا المؤلف قصة تروى، ذلك أن معاوية كان شعفاً بسماع القصص وأحاديث الماضي، فاقترح عليه عمرو بن العاص استدعاء عبيد ابن شرية الجرهمي من صنعاء، وقد كان من المعمرين اللذين أدركوا ملوك الجاهلية. ووصدهه عمرو بن العاص قائلا: "أعلم من بقي اليوم من أحاديث العرب وأنسابها، وأوصفه لما مر عليه من تصاريف الدهر."(")

وعندما حضر عبيد، أمر معاوية بتدوين مايرويه، فكان فيما بعد كتاب (أخبار عبيد ابن شرية الجرهمي في أخبار اليمن السعيد وأشعارها وأنسابها)، وقد طبع الطبعة الاولى منه في مطبعة مجلس دائرة المعارف العشمانية بالهند بحيد أباد عام ١٣٤٧ هجرية، وظهرت طبعته الثانية مع كتاب (التيجان في ملوك حمير) ضمن

<sup>(</sup>٣٦) وهب بن منبه التيجان، معقمة ٢٢٥.

مجلد واحد صدر عن مركز الدراسات والبحوث اليمني في صنعاء عام ١٩٧٩ ميلادية ،

نعود فنشير إلى أن ماجاء فيه فيمايتعلق بقصة الملكة بلقيس لايختلف عما جاء في كتاب (التيجان) في الخطوط العريضة، سواء من حيث كيفية ميلادها وتتويجها وزيارتها لسليمان، أو من حيث قصة زواجها من سليمان وإنجابها لرحبهم. كما لم يرد أي ذكر لقصتها لعمر ذي الأذعار، ومع ذلك يعتبر الكتاب من المصادر القديمة ذات الأهمية .

## ثالثاً أبىءمدالمسرالهمداني

ولد في صنعاء عام ٢٨٠ هجرية من قبيلة همدان وهي من أقوى القبائل اليمنية، وكان لنشاته في أواضر القرن الثالث الهجري، وهو عصد اضطراب سياسي وفكري ومذهبي في اليمن، أثر في حياته العلمية والعملية، فقد شهدت اليمن في تلك الفترة تتازع ثلاثة تيارات سياسية:

- (١) الأثمة الطارئون على البلاد مند ما يقرب من ربع قرن، يؤازرهم بعض القبائل مع الأبناسن القرس.
  - (۲) الأمراء اليعفريون وقاعدتهم صنعاء.
- (٣) أمراء أخرون من رؤوساء القبائل يميلون مع هؤلاء تارة ومع أوائك أخرى.

وجدير بالذكر أن الإمام الهادي إلى الحق دخل اليمن عام ٢٨٠ هجرية لأول مرة، ثم جامعا مرة أخرى ليستقر بها عام ٢٨٤ هجرية، استجابة للوفد الذي أرسله زعماء آل فطيمة في موسم الحج لعام ٢٧٣ هجرية. وساعدت العوامل السياسية والفتن والتناحر والتنافس القبلي في اليمن على نشر دعوته، وبالرغم من ذلك فأنه لم يجد الترحيب من الجميع، وفي هذا يقول المؤرخ محمد الأكوع: 'ولما اتخد صعدة مركزاً له جعل يشن غاراته على القبائل التي لم ترحب بوصوله وسارعت لإجابة دعوته، كما أنه لم يلق ارتياحاً من جميع قبائل خولان وهمدان، بل ناوأه كثير من الزعماء البارزين وعلى واسيد الإكليلي، زعيم المعارضة وسيد الإكليليين، وابن الضحاك سيد حاشد، وغيرهما، كما أن دعوته لم تُرق كثيراً في أعين الساسة أو في الأوسط السياسية، بل وجدت مقاومة عنيفة من جميع العناصر اليمنية (٢٧)

وقد ناضل الهدداني ضد الأئمة اللذين كانوا يرون في أنفسهم سمات عرقية تميزهم عن الناس وتبرر أصقيتهم وأفضليتهم للحكم، وإذا فلاغرابة أن نجد الهمداني متعصباً لقحطانيته، ويدافع عنها حيناً بالكلمة محرضاً ومدافعاً، وحيناً آخر بالسيف، مما أدى إلى سجنه بعد أن تألبت عليه أعداؤه، ومع ذلك فقد أثر سجنه في زوال ملك الإمام

<sup>(</sup>٣٧) أبن الضياء عبدالرحمن بن علي السبيع الشبياني، كتاب قرة العبون بلخبار اليسن الميمون، تحقيق محمد بن على الأكوع، صفحة ١٢٦ الطبعة الثانية ١٩٨٨ صنعاء.

الناصر، وقتل أخيه الحسين عندما ثارت القبائل الهمدانية ضد الناصر حمية للهمداني. "(٢٨)

ومما لاشك فيه ان حياة زاخرة ومليئة بالصراع السياسي والفكري لابد وأن تنعكس على النتاج الفكري للهمداني وعلى تناوله ورؤيته التاريخية، ولعل أهمها العودة إلى تاريخ اليمن القديم متجسدة في مؤلفه الموسوم (الإكليل) الذي وضعه في عشرة مجلدات، إضافة إلى اهتمامه الكبير بالانساب، حتى عرف بالنسابة، ومن خلال هذا العمل يستطيع القارئ أن يتعرف على حضارة اليمن القديمة بكل تجلياتها ومن نظم حكم وفنون وقصور وسدود زراعية ...إلخ

ويمكننا اعتبار الهمداني بداية الوعي المبكر البحث عن إعادة تشكيل الذات اليمنية المتفردة ذات الصضور التاريخي الكبير بعد أن كادت تغيب، وإذا كان هناك البعض ممن يرى أن في هذا الحس المضمخ بالذات اليمنية نوعاً من التعصب والهوى، إلا أن الغالبية العظمى من المؤرخين والمهتمين تعتبره (ابو المؤرخين وشيخهم الأول). (٢٠)

إلتقى الهمداني مع غيره من مؤرخي عصره ومن سبقه شي

 <sup>(</sup>٣٩) د، شاكر مصطفى، التاريخ العربي والمؤرشون دراسة في تطور علم التاريخ ومعرفة رجاله في الإسلام،، الجزء الثاني،
 (٣٨) قرة العيرن نفس المرجع.

الضطوط العريضة لدى تناوله لقصة بلقيس، إلا أنه تميّز عنهم بإبرازها كملكة مقتدرة حكيمة وعظيمة سعت إلى سليمان بدافع الإيمان، كما حرص على إظهار يعنيتها من ضلال إصرارها على الزواج من ذي بُتّع ملك همدان، والهمداني هو من أعطى اسمها بعداً يمنياً. وفي هذا يقول: إن بلقيس واسمها بلقمه بنت الشرح بن ذي جدن بن اليشرح بن الحارث بن قيس صيفي ((۱۰) ولايخفى هنا ارتباط هذا الإسم بالإله (المقه). أما بلقيس فهو منقول عن العبرية دلالة الإسم الذي درج أصحاب الأخبار على تسميتها به، وانطلاقا من اعتزاز الهمداني بتاريخ آبائه القدامي، سعى إلى إبراز عظمة مل اعتزاز الهمداني بتاريخ آبائه القدامي، سعى إلى إبراز عظمة ملوكه ومجدهم وقوتهم، وحظيت بلقيس بنصيب كبير من الذكر الدامنة) التي سنتناولها في الياب الثالث.

#### رابعاً: نشوان بن سعيد العميري

لانذهب بعيداً إذا قلنا إن نشوان بن سعيد الحميري هو امتداد للهمداني في سعة همته وغزارة علمه وفي صراعه مع الأثمة ومفاخرته بقصطان. بل أن نشوان لم يكتف بذلك، وإنما سعى أيضاً إلى

<sup>(</sup>٤٠) أبو محمد لسان اليمن المسن بن احمد بن يعقرب الهمداني، الإكليل، الجزء الثاني، مسلحة ٧٠.

"الضلافة، فحظي بإجابة ساحقة، وكون له إمارة في بالاد صعده وتمذهب على مندهبه فرقة تسمت بالنشوانية عاشت ردهاً من الزمن."(٤١)

إقتفى نشوان أشر الهمداني في الاهتمام بالتاريخ اليمني وإبراز المجد الغابر لليمنيين والتفاخر بملوك حمير وأقيالها، وذلك لإذكاء عظمة الأبناء والجدود في نفوس الأبناء كي يستعيدوا دورهم الريادي بعد أن تراجعوا للظل في عهود الأئمة .

ونستطيع القول بأن قصيدته المشهورة في ملوك حمير وأقيال اليمن، وشرحها، ليست سوى تتبع لتاريخ ملوك اليمن وأقيالها، وماشهدته من أمجاد وحضارات على غرار مانسجه الهمداني في قصيدته (الدامفة)، ولنفس النواقع والأهداف، وإن تباعدت السنوات بينهما. إضافة إلى هذا، فقد كانت مؤلفات الهمدائي من أهم المصادر التي اعتمد عليها نشوان بن سعيد الحميري.

لم يضتلف تناول نشوان الصميري لقصة بلقيس عن تناول وهب بن منبه أو عبيد بن شرية الجرهمي، سواء في الإطار العام أو حتى في مجمل التفاصيل، غير أنه تميز عنهما في تصويره للقاء الذي تم بين الملكة بلقيس والنبي سليمان كلقاء عبّر عن إرادة السماء. لهذا نجد أن اللوحة الغرامية والإشارات المبطنة بالدلالات الحسية

<sup>(</sup>٤١) تشوان بن سعيد الصيري، مارك حمير راقيال اليمن، معلمة ٥٧.

الدنيوية اختفت في تناول نشوان الحميري، فقصة الصرح إنما وضهمت "ليريها ملكاً أعز من ملكها وسلطاناً أعز من سلطانها" (٢١) وبالتالي لإقناعها ودعوتها إلى الإسلام، أما قصة نواجها، فهو يقدم رواية تزويجها من ذي بُتّع "وأسعه موهب إل، وإل أسم الله تعالى أي هبة الله عنوجل وحمير تقول: إسم ذي بتع بريل. (٢١)

اما في كتابه (شمس العلوم) فيورد اجتهاداً في دلالة اسمها، فيقول: "وبلقيس اسمان جعلا اسماً واحداً، مثل حضرموت وبعلبك، وذلك أن بلقيس ملكت الملك بعد أبيها الهدهاد، قال بعض حمير ابعض ما سيرة هذه الملكة من سيرة أبيها، فقالوا بلقيس، أي بالقياس، فسميت بلقيس، "(11)

وإذا كان نشوان بن سعيد الصعيري قد التزم في شرح قصيدته إلى حد كبير بمن سبقه، وقدم رواية تزويجها من ذي بتع، مُنَخِراً الرواية التي التقى عندها من سبقه، إلا أنه هنا، إنطلاقاً من اعتزازه بيمنيته وتعصبه لها ورفضه أن تكون اليمن تابعاً تحت أي ذريعة أو مسمى، يقول: "ولما وفدت بلقيس على سليمان قال لها لابد لكل امرأة مسلمة من زوج فقالت إن كان لابد منه فذو بتع، تعني الملك

<sup>(</sup>١٢) نشران الحبيري نفس المرجع، ١١٧٠.

<sup>(</sup>٤٢) نفس المرجع،

<sup>(11)</sup> تشربان المديري، كتاب شمس الطوم منتخبات من أشبار اليمن، مطحة٩.

ذا بتع الأصغر، واسمه نوف بن موهب إل ابن حاشد ذي مرع بن أيمن بن علهان بن ذي بتع الأكبر بن يخصب ابن الصوار، فتزوجها فولدت له أسنع يمتنع وأنوف ذا همدان الأكبر وشمس الصغرى أم تبع الأقرن، وهو نو القرنين، ومن ولدها الشوريون وهم ولد ثور وهو ناعط بن سفيان منهم المرانيون باليمن من ولد عمر بن ناعط، وقد قيل ان سليمان تزوجها ولم يصح ذلك."(10)

ونشوان هنا يرقض رواية زواجها من سليمان، بل ويجعل من ارتباطها بذي بتع فاتحة لإنجاب مزيد من السلالة اليمنية، وأعطاها بعداً أسطورياً، فقد جعل منها جدة الشخصية أسطورية ورد ذكرها في جميع الكتب السماوية كما أعطى أبناها أسماءاً يمنية الأصل والمحتد بعد أن درج الإخباريون على قصة انجابها لرحبعم، وفي هذا تمسك بيمنيته وغيرة عليها بل ورؤية ذات اجتهاد شخصي استنبطه من قراءة التاريخ بطريقته المستقلة، وإن جمحت الخيال وابتعدت عن الحقيقة التاريخية، إلا أنها رؤية تحررت من الأحكام والسلمات السابقة التي تواترت دون نقد أو تمحيص.

<sup>(</sup>٤٥) شمس العلق نفس للرجم، معلجة ١٠،

# المبحث الثاني ملكة سبأ عند المؤرخين العرب القدامى

يرجع اهتمام المؤرخين العرب القدامي بتاريخ اليمن إلى عدة أسباب لعل أهمها تلك الإشارات القرآنية التي، وإن ارتبطت بالتفسير بالمقام الأول، إلا أنها دفعت المؤرخين إلى الاهتمام بالمعارف التاريخية القديمة اليمن لتسجيلها وروايتها. كما أن ارتباط جانب كبير من التاريخ العربي الجاهلي باليمن دفع الناس أيضا، ومن منطلق ديني، إلى دراسة أحوالها السياسية والاقتصادية والاحتماعية والثقافية لمعرفة الأثر الذي أحدثه الإسلام فيها.

غير أن تلك الكتابات لم تقم على تحليل الأحداث والنظر في الأسباب والمسببات نظراً لقصور في الرؤية والمنهج، مما أدى إلى رتابة التكرار والنقل من بطون الكتب. وهكذا نجد أن تناول المؤرخين العرب، أمثال اليعقوبي والطبري والمسعودي وابن الأثير، لم يخرج تناولهم لقصة الملكة بلقيس عن تناول من سبقهم من الجيل الأول أمثال وهب بن منبه وعبيد بن شرية الجرهمي وغيرهما، وسوف نتوقف وقوفاً عابراً عند أبرز أولتك المؤرخين حرصاً منا على الإحاطة الشاملة بالموضوع، بالرغم من أننا لانجد لديهم أي

جديد في الطرح .

### أولاً: الطيري (المتوقي ١٠ ٣٨ مـ/٩٧٢م)

يشير الطبري إلى بلقيس بـ (بلقمة أبئة اليشـرح)، ويسرد نفس التفاصيل التـي تلخصها فيما يلي:

- ان الهدهد هو سبب مراسلة سليمان لها، وذكر أن سليمان افتقد
   الهدهد في مسير كان يسيره في إحدى غزواته.
  - \* الإشارة إلى الهدايا.
  - إن مسيرها إلى سليمان كان سلماً بغير حرب أو قتال.
    - أورد قصة تنكير العرش والأستلة التي وجهتها اليه.
- \* ذكر الروايتين بشأن نواجها، الأولى أنها تزوجت من سليمان، والثانية نواجها من ذي بتع، ملك همدان، فيقول: "ثم ردها إلى اليمن، وسلط زوجها نو بتع على اليمن، ودعا زويعة أمير الجن فقال إعمل لذي بتع ما استعملك لقومه، "(١٦)

#### ثانياً:اليعقوبي(المتوفي٢٩٧هـ/٥٠٩م)

جاء في مؤلفه أن بلقيس ملكت عشرين ومائة سنة ثم كان من أمرها مع سليمان ماكان، فصار ملك اليمن اسليمان بن داؤود عشرين

<sup>(17)</sup> إبن جرير الطبري، تاريخ الطبري، طبعة دار المعارف، القاهرة،

وثلاث مائة سنة ثم ملك رحبعم بن سليمان بن داؤود عشرة سنين، ثم رجع الأمر إلى حمير، فعلك ياسر ينعم بن عمر بن يعفر بن شرحبيل، وأشتد سلطانه فكان ملكه ٨٥ سنة (١٠٠)

### ثالثاً : الثماليي (المترفي ٤٢٧ هـ)

يورد نفس التفاصيل فيما يتعلق بالهدية والرسل والصرح . إلى نواج بلقيس من سليمان. كما يطرح الرواية الأخرى التي تتضمن نواجها من ذي بتع، والذي عاشت بعد وفاته سبع سنوات وسبعة أشهر، لتدفن بعد ذلك في قبر مجهول بتدمر. "(١٨) وابعاً: إبن الأثير سبو

بعد أن يكرر ماجاء به البعض من اقتتال الصيتين وعدم اصطياد الظياء ثم تزويج أبيها ببنت ملك الجان مكافأة له، نجد ابن الأثير يستطرد في سرد التفاصيل بدءاً من الهدهد وانتهاءاً بزواجها من سليمان. ويشير إلى أن سليمان أقرها على المكم في اليمن وكان يزورها مرة كل ثلاثة أشهر لمدة ثلاث أيام. كما يروي القصة الأخرى انواجها من ذي بتع .

وبالرغم من التقائه مع غيره من المؤرخين إلى درجة التطابق، إلاُّ

<sup>(</sup>۱۷) اليعقريي، دراسات يمنية ۲۳۷.

<sup>(</sup>٤٨) الثماليي .

أنه يبدي رأيه الذاتي حول ماورد في القمعة. فعلى سبيل المثال، يشير إلى قصدة زواج أبيها من بنت ملك الجن قائلا: "وقيل في سبب نكاحه إليهم غير ذلك، والجميع حديث خرافه لاأصل له ولاحقيقة."(١١)

#### خامساً: المسميودي

لم نجد في مؤافه القيم (مروج الذهب) قصة اللقاء الذي تم بين الملكة بلقيس والنبي سليمان، وبدلاً عن ذلك حاول أن يضع تسلسلاً زمنياً لملوك اليمن، ذكر فيه أن بلقيس ملكت بعد الهدهاد بن شرحبيل سبع سنوات، ثم ملك سليمان ٢٣ عاماً. الأمر الذي يعني أن الملك انتقل إلى سليمان وخرج من يد اليمنيين.

ويلتقي المسعودي مع ابن الأثير في إبداء رأيه الذاتي حول قصة موادها، ويقول: "كان لموادها خبر ظريف ذكرته الرواة فيما روي أنه تصبور لأبيها في بعض قنصه حيتان سوداء وبيضاء...إلخ الرواية"، ويستطرد معقباً على القصة بشكل عام قائلا: "إنما نحكي هذه الأخبار على حسب مارجدنا في كتب الإخباريين وعلى حسب ما توحيه الشريعة والتسليم بها وليس قصدنا من ذلك وصف أقاويل أصحاب القدم لأنهم ينكرون هذا ويمنعونه."(١٠)

\*\*\*\*\*

<sup>(</sup>٤٩) إبن الأثير، الكامل في التاريخ، مسلمة ٢٣٢.

<sup>(</sup>١٥) المسعودي، مروج الذهب، (١/س٨١)

# الفصل الثالث

ملکة سبأ عند

المؤارخين الحدثين

في الوقت الذي واصل فيه المؤرخون اليمنيون المحدثون الاهتمام بالملكة بلقيس، مفسحين لها مكاناً في معرض تناولهم التاريخ اليمني، نجد أن المؤرخين العرب المحدثين لم يولوا هذا الأمر الاهتمام الجدير بمكانتها في البنية الثقافية في التاريخ اليمني، إذ أن المفهوم الحديث التاريخ، كما يراه المهتمون اليوم، لم يعد عملية تسجيل للوقائع والأحداث والسير لحفظها والتذكير بها، بل أصبح مرتبطاً بعملية التطور الصضاري بشكل عام في جميع المجالات. فكما يعالج عالم النفس الكوامن الغامضة والعميقة من ذاكرة الفرد في شعوره ولاشعوره، كذاك يقعل المؤرخون، علي أن يكون لديهم الخيال الضحب ليعينهم علي يقعل المؤرخون، علي أن يكون لديهم الخيال الضحب ليعينهم علي تقمص الماضي واستحضاره، إضافة إلي امتلاكهم الاستعداد الذهني القادر على اكتشاف العلل والأسباب من خلال النتائج والطواهر.

لايزال الكثير من المؤرخين العرب ينظرون إلي ملكة سبأ نظرةً مستشككة لما أحاط بها من منحي أسطوري، ولعدم توفر الوثائق المتاريخية من حفريات ونقوش، الأمر الذي دفعهم إلي الاحجام عن الخوض في هذا الموضوع خوفاً من أن يجنوا أنفسهم في حلقة مفرغة يكرون نفس الروايات السابقة والمنخوذة من بطون الكتب.

إلاً أننا نري إن هذا الاصجام ليس له سايبرره، لأن الكثير من تاريخ اليمن القديم، من جهة، لايزال مجهولاً ومطموراً تحت أنقاض التاريخ في انتظار المؤرخين للبحث عنه ودراسته الدراسة الجديرة بذلك

التاريخ العريق. ومن جهة أخري، فإن المنصي الأسطوري الذي أحاط الملكة، هو تعبير عن مرحلة ذهنية تقاعلت مع الكثير من العوامل الاجتماعية والاقتصادية والجغرافية والثقافية. وهو أمر جدير بالتحليل والدراسة. وقد أشار البعض [كرانت] إلي وجود ماهو (شبيه التاريخ) الذي لايسجل ماحدث بل ماحسبة الناس أو اعتقدوا في أوقات مختلفة أنه قد حدث، ولعل في هذا مايدفعنا إلي الاهتمام بهذا (الشبيه)، وخاصة إذا ماأدركنا أنه "لكي تتكون لدينا فكرة عن حضارة ما يلزمنا تاريخ وشبيه للتاريخ، وبهذا يصبح التاريخ وجوداً حياً، وبنية ذهنية، ووحدة عضوية.

# المبحث الأول ملكة سبأ عند المؤرخين اليمنيين

نستطيع القول بأن هناك جيلان من المؤرخين اليمنيين، لكلم منهما منهجيته ورؤيته التاريخية. الجيل الأول كلاسيكي، أما الجيل الثاني فهو جيل واكب المدارس التاريخية الحديثة.

والسبب الذي دفعنا إلى هذا التصنيف هو أننا وجدنا أصحاب النظرة الكلاسيكية بالرغم من تخلصهم من الرؤاية والأسناد يينون كثيراً من استنتاجاتهم التاريخية على معطيات إيمانية غير علمية. إن

<sup>(</sup>١) ك. ك. راتفين، الأسطورة، ترجمة جعفر سادق الشليلي، سفحة ٢٢.

المعطيات الايمانية زودتنا بحقائق منها وجود ملكة سبئية وشعب مقتدر قدوي، إلا أنها لم تذكر لها اسماً أو تحدد فترة حكمها أو الامتداد الزمني لملكة سبأ، وهو امتداد تتضارب فيه أراء المؤرخين إلى اليوم.

وسنتناول فيمايلي بعضاً من هؤلاء المؤرخين اللذين أثروا المكتبة اليمنية والعربية بالعديد من المؤلفات القيمة في التاريخ اليمني.

# الفرع الأول ملكة سبأ عند الـؤرخين الكلاسيكيين (١) أحمد حسين شرف الدين

في معرض حديثه عن معبد أوام، (معبدالمقه)، في مدينة مأرب، يشير شرف الدين إلي أن أقدم نقش علي حائط المعبد يحمل أسم (يدع إلى ذراح)، مع أنه يري أن الباني الأصلي للمعبد هو أبوه (سمهملي يتوف) المكرب الأول لسيا(٥٠٠-٨٢٠ ق.م.)، وهو علي حد قوله "الحقيد الثاني أو الثالث من المكربين اللذين خلقوا ملكة سباً علي العرش". (٢)

أما عن كيفية تومىله إلى أن دولة سبأ بدأت قبل القرن العاشر قبل الميلاد، فهو يبني استنتاجه على أساس زيارة ملكة سبأ اسليمان الذي عاش في القرن العاشر قبل الميلاد فيقول: "وحيث أن سليمان قد عاش في القرن العاشر قبل الميلاد (٩٧٣-٩٣٣قم) فمن المحتمل أن

<sup>(</sup>٢) أحمد حسدين شرف الدين، تاريخ اليمن الثقائي الجزء ٢ سلالة يعرب بن قحطان، مطحة ٢٠.

مكربين أخرين قد ملكوا سبأ قبل هذه الملكة التي نص القرآن الكريم على زيارتها لسليمان، ... ولكنه لم يُعثر في أي مكان على أي نقش يعود إلي ماقبل تاريخ (سمهعلي ينوف) الذي يحتمل أنه الباني الأول لمعبد أوام والمخطط لبناء سد مأرب وغيره من المعابد التابعة لمأرب ومرواح والمساجد (٢) ويشير بعد ذلك إلي إسلام ملكة سبأ وبنائها هيكل عند عودتها لايزال يعرف حتى الآن بهيكل سليمان.

## (٢) محمد على الحداد

وهو كسابقه، يحدد تاريخ بداية دولة سبأ وفقا لما ورد في التوراة من جلوس سليمان على عرش إسرائيل حوالي ٩٥٠ ق.م، فيقول: "وبناء على هذا، فيكون تاريخ بداية دولة سبأ هو قبل عام ٨٠٠ ق.م، بل قبل تاريخ وجود الملكة بلقيس على أساس أنها ليست أول ملك سبئي." (ا) ويستطرد ليقول: "وهذا يفتح لنا باباً الوصول إلى تاريخ عهد الملكة بلقيس التي لاسبيل إلى إنكار وجودها والتي ذكرها القرآن الكريم ولو لم يُكشف عن اسمها في أثار سبأ حتى الآن." (۱)

# (٢) محمد بن علي الأكوع

يورد المؤرخ العلامة محمد علي الأكوع رأياً لجرجي زيدان الذي يري أن بداية دولة سبباً تصو ٥٥٠ ق.م. إلى ١١٥ ق.م.، ثم يفند هذا

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع، سقمة ٢٢.

<sup>(1)</sup> محمد المداد، التاريخ العام لليمن قبل الاسلام، المِزْء الأول، سطمة 1 م.

<sup>(</sup>٥) تقس المرجع، ٢٢٤.

الرأي استناداً إلى المقائق الايمانية فيقول: "وهذا الافتراض معرض للنقاش كما سلف لنا، فبلقيس ملكة سبأ التي حكي الله عنها القصة مع سليمان، كانت في القرن التاسع قبل الميلاد، وأن التوراة ذكرت (سبأ) وهي في أيام موسي وقبل سليمان بثمان مائة عام، ولاتذكر ذلك إلاً وهي دولة قائمة بعيدة الصيت، وأنه بطبيعة الحال قد سبقها ملوك، وليست بلقيس أول ملك لدولة سبأ."(١)

# الفرع التاني ملكة سبأ عند المؤرخين الحدثين

## (١)مطهربن علي الارياني

في معرض حديث له (٢) حول الملكة بلقيس يتطرق المؤرخ إلي مايكتنف هذا الموضوع من اختلاط الحقائق بالأساطير، مبدياً اعتذاره عن الايجاز بالنظر إلى أن "ذِكْر هذه الملكة العظيمة لم يرد بعد في تقوش المسند، فإن الحديث عنها من خلال النقوش لايزال متعذراً، ولهذا لم أستطع أن أقدم المعلومات الجديدة بما فيه كبير نفع وفائدة."

ومن هنا تلمس تأكيد المؤرخ مطهر الارياني على أهمية النقوش كمصدر أساسى لتزويدنا بمعلومات علمية عن بلقيس ملكة سبأ، كما

<sup>(</sup>١) محمد بن على الأكرح، اليمن مهد الحضارة، ١٩٨٧، صفحة ٢٦٣.

 <sup>(</sup>٧) شطاب مخطوط رد على سؤال وجهته الباحثة إلى الاستاذ مطهر بن على الارياش .

تلمس قدرته على الموازنة والتقصي وإبداء الرأي من خلال طرحه الشمولي حيث تطرق إلى الموضوع من جميع الزوايا، ونتناول فيمايلي ماجاء في حديثه.

في البداية يُقرِّ المؤرخ أن "ملكة سبأ حقيقة تاريخية لامراء فيها"، منطلقاً من الحقائق الايمانية التي جاءت بها الكتب السماوية، ثم يشير إلى ماذكره المفسرون من عهد الرسول (صلعم) حول اسمها وإجماعهم "بأنها كانت تدعي بلقيس" وأن هذا الاسم هو اسم علم لها، ثم اختلف الرواة في نسبها، فقيل (بلقيس بنت الهدهاد بن شرحبيل)، وقيل (بلقيس بنت شراحيل بن إلى الحارث)، وقييل (بلقيس بنت إلى شرح بن الحارث). ثم يتوقف عند محمد ابن الحسن الهمداني، الذي يقول مؤرخنا بأنه أول من قال بأنها كانت تسمي (يلقمه)، بالياء المثناه، و(بلقمه)، بالباء الموحدة، "وعنه أخذ الأخرون، وكلام الهمداني عنها في عدة مواضع من مؤلفاته يوحي بوجود صلة قوية بين اسم الملكة وبين اسم إله سبأ الأعظم (المقه)."

ومن هذا الريط يطرح المؤرخ رأياً إجتهادياً، له ما يبرره من وجهة نظرنا، حيث يقول: "فإذا ماعرفنا أيضاً (إل قيس) إسم من اسماء الالهة القديمة وأن كلمة (قيس) تعني القوة والقدرة، وقد يوصف بها أي إله، بما في ذلك الاله (المقه) فيذكر بأته (إل قيس) أي إله قوة وقدرة ... إستطعنا أن نتصور الكيفية التي جاءت بها صيغة الاسم

(بلقيس) بعد دخول حرف الجر(ب) عليه، والذي يفيد التوسل والضراعة، مع دخول التسهيل علي الهمزة ثم الحذف والاستغناء وبقاء اللام وحدها مسبوقة بحرف الجر الذي يفيد ماذكرنا."

نعود فنقول، إن هذا الاجتهاد له مايبرره، وخصوصاً إذا مااستعدنا أنه في الأزمنة القديمة كان الملوك عادة مايدعون النسب إلي إلههم، وفي التوراة "نجد أكثر من ملك واحد من ملوك الأراميين أسياد دمشق يدعي (إبن حدد) أي (إبن الاله الضالد) الذي كان أعظم الآلهة الذكور في سروريا ... ويظهر من اسم الملك (باريكوب) الذي حكم الذكور في شمال غربي سروريا في أيام (طفلات فالاصر) (٥٤٧ق.م, - ٧٧٧ق.م) أنه عد نفسه ابناً لرريكوب إلى الاله الذي قال الملك أنه مدين له بمملكته. (أ) ومعا لاشك فيه أن اليمن قد عاشت جزءاً كبيراً من عملية التفاعل بين المضارات في تلك المنطقة. فإذا ماأدركنا العلاقة بين (إلى) التي تعني الاله الاكبر عند الساميين، إضافة إلى ماكان يدّعيه ملوكهم من تجسيد أنفسهم الهة، أو انشاذ بعض منهم ماأدركنا ذلك، ورد إلى أذهاننا ذلك الاجتهاد الذي طرحه الاستاذ مطهر الإرياني حول دلالة اسمها واشتقاقه من (إل قيس)، وهو اسمً

 <sup>(</sup>٨) جيمس فريزر، النائيس، ترجمة جيرا إبراهيم جيرا، صفحة ٢٠، ويضيف في صفحة ٢٠. كما
 كان ملوك صدور يرجمون نسبهم إلى "يعل" بل واعتبروا أنفسهم آلهة، كما اتخذ منهم أسماء
 تتالف بعض أجزائها من إسمى بعل وعشترون."

من اسماء الآلهة القديمة،كما ورد أنفأ.

أما بالنسبة لدخول حرف الجرعليه، الذي يقيد التوسل والضراعة، فهو أيضاً لايذهب بعيداً مع ذلك التفكير الأسطوري الذي التقي مع التفكير الجاهلي، حيث وصلت إلينا أسماء ارتبطت بذكر الألهة القديمة مثل (عبد شمس) و(عبد ود) و(عبد مناف) وغيرها.

ويمضي المؤرخ في طرح ماجات به الروايات العربية في إيجاز بالغ، وكان أهم ماجاء فيها "ودانت لها البلاد قاطبة حتى الملوك الموالين لبابل وقارس والروم، وفي عهدها تولى الملك في بلاد الشام سليمان بن داؤود النبي الحكيم، وأثناء إقامته بإحدي عواصمه، وهي (تدمر) قام برحلات إلى اليمن ودخل عاصمتها مأرب وأكرمته الملكة بلقيس كل كرام، ثم تزوجته ورحلت معه إلى (تدمر وليس أورشليم) حيث أقامت معه هناك حتى توفيت ودفئت هناك."

ولايفوت مؤرخنا، وهو الباحث المتقصى، أن يسلط الضوء على الرواية الحبشية التي تدعي انتساب الملكة بلقيس إلى الأحباش، مفندا ذلك الادعاء، فيقول: "وبعد ذكر التوارة لها، جاء المؤرخ اليهودي (يوسفوس) فقال إن اسمها (نقاليس) وأنها تزوجت سليمان، وأنه من تسلها ملوك الحبشة، والتقط الأحباش هذه الرواية عن (يوسفوس) فجعلوا كل ملك من ملوكهم يلقب بعبارة (سبط يهودا)، أي أنه من نسل الملك سليمان من زوجه ملكة سبأ التي جعلوا لها بدورهم اسماً

هو (ماكدا) أو (ماجدا = ماجده). ومما لاشك فيه إن العلاقات السياسية والاجتماعية والتاريضية بصفة عامة، كانت قوية جداً بين (اليمن) و(المبشة = أثيوبيا)، وأكن هذا لايعطي المؤرخين نوي النزعات الدينية المتعصبة من يهودية ومسيحية المق في أن يجعلوا الأصل فرعاً والفرع أصلاً. فحن الأمور المسلم بها اليوم بين كل الدارسين إن اليمن هو الأصل بينما مملكة الحبشة والأكسوم ليست إلا امتداداً وتفرعاً من هذا المنبع الأصل."

وبعد أن يستعرض الموضوع من زاوية تاريخية تقليدية، وإن كانت لاتخلو من لمسات اجتهادية واضحة، ينتقل المؤرخ إلى الحديث عنها من خلال النقوش بتناول علمي تمتزج فيه الحقائق العلمية بالرؤي الحضارية. كما تمتزج ذاكرة الصخور بالذاكرة الجمعية الشعب، فيقول: "أما نقوش المسند اليمني، والذي يغترض أن تكون إسناداً أو خلفية لماجاء في الكتب السماوية ومصدر الشرح وتفسير ماجاء فيها مقتضباً وموجزاً طبقاً للأصول البلاغية البيانية التي يقصد بها العظمة والعبرة لاتدوين التاريخ وتفصيلاته.. فإن العلماء والدارسين يقرون أنه لم يرد في أي التاريخ وتفصيلاته.. فإن العلماء والدارسين يقرون أنه لم يرد في أي نقش منها لا اللقب (ملكة سبأ) ولا الاسم (بلقيس). أي أن النقوش التي بين أيدينا حتى اليوم، لم تحدثنا بعد عن ملكة تولت عرش مملكة سبأ، لا بلابلتها السياسي ولاباسمها العكم تبعا لذلك.

ولكن العلماء والدارسين يقرون أيضاً، بأن ماأصبح في أيدينا

ليس هو كل النقوش ولامعظمها، بل إنه علي الأرجح ليس إلا الجزء الاتل منها، بينما لاتزال الأرض اليمنية تمقط في طياتها ألوفاً أكثر من الألوف التي تم العثور عليها من المساند، ولهذا فإن ماتم اكتشافه لايصلح دليلاً لنفي أو لإنكار وجود (ملكة سبئية)، أو استبعاد أن يكون اسمها هو (بلقيس) الذي احتفظت به الذاكرة العربية، وهي الذاكرة الاكثر قرباً والتصاقاً بالموضوع وبمسرح حدوثه في غابر الزمان. والنقوش التي بين أيدينا اليوم، رغم محدوديتها، نقدم لنا الحضارة اليمنية القديمة في مستوي سياسي واجتماعي متطور، لايتعارض أبدأ مع تسنم المرأة لأعلي المناصب وأرفعها، بما في ذلك تسلم مقاليد الحكم وإلمكان."

ثم يذكر المؤرخ عدداً من النساء اللواتي كان لهن ذكر في النقوش التي تم اكتشافها، الأمر الذي يعكس الصغور الاجتماعي والسياسي المرأة اليمنية منذ قديم الازمان، فيقول: "بل أن نقشاً مهماً هو (١٣/٠١) يحدثنا عن ملكة يمنية قديمة باسم (ملك حلك) وبلقب (ملكة حضرموت). وتدلنا نقوش أخري علي أن هذه الملكة هي ابنة الملك السبئي الهمداني (علهان نهفان) وأخت الملك العظيم (شعراوتر بن علهان بن نهفان) ملك سبأ وذي ريدان. كما تحدثنا نقوش أخري عن عدد من النساء ذوات المكانة الرفيعة والملائي يمكن إدراجهن ضمن عدد من النساء ذوات المكانة الرفيعة والملائي يمكن إدراجهن ضمن (الأثواء)، فكما إن هنالك (ذو غيمان) و (نويزن) و (نوجدن) مثلاً، فإن

هنالك أيضاً (ذات حضر) و (ذات يفرع) و (ذات بني عرق)."

ولأن مفهوم التاريخ الحديث أصبح مرتبطاً بالتطور الحضاري بشكل عام، حرص الأستاذ مطهر الارياني، في ومضة مكثفة، من خلال استبطان للتاريخ اليمني القديم والاسلامي، حرص علي أن يؤكد المكانة الرفيعة التي احتلتها المرأة اليمنية، سواء قبل الاسلام أو بعده، حيث حكمت الملكة أروي (سيدة بنت أحمد الصليمي) أكثر من نصف قرن، فيقول في ختام حديثه: "وتاريخ اليمن في الاسلام يحمل دلالات واضحة علي تقبل اليمن واليمنيين لإعطاء المرأة مكانتها الرفيعة على جميع علي تقبل اليمن والمؤتم الجديد الذي حاول المتسلطون باسم الدين فرضه على هذا المجتمع الحضري بل والحضاري المتطور."

وهكذا يصبح التاريخ من خلال هذه الرؤية وحدةً عضويةً ووجداناً حياً.

#### (۲) د. محمد بانقیه

يعتمد الدكتور محمد بافقيه في تناوله للتاريخ اليمني القديم علي المتقوش والكشوفات الأثرية والدراسات التاريخية الأكاديمية التي تمخضت عنها. كما يظهر تحفظاً إزاء تبني وجهات نظر المؤرخين اليمنيين القدامي حول اسم بلقيس، ويقول في بداية حديثه: "لا أميل إلى أنه الاسم الحقيقي للملكة التي ورد ذكرها في القرأن إذ أنه لم

يعرف كاسم في النقوش اليمنية."(١) ويري أن هناك سببان أو تعليلان لانتسسار هذا الاسم، عند الهسمداني، يخلطان بين روايات قد تكون إسرائيلية حسرفة أو مشذبة بمعارف متناقلة منذ القدم، أو ماكان ماثلاً في نقوش محرم بلقيس عن (المقه) و (شمس) التي جعلت أختاً لبلقيس وذكرت كمعبود لـ(المقه) في نقس المحرم أو المعبد.

ويتوقف د. بافقيه عند حقيقة وجود نظام الملكات الحاكمات في جنوب الجزيرة، فيقول: "بالرغم من وجود إشارات ترجع إلى القرن الشامن قبل الميالاد تدل على وجود ملكات عربيات، إلا أن النقوش اليمنية القديمة والحديثة لم تذكر ملكة حاكمة وإنما ذكرت ملكة كزوجة للملك."

ويطرح د. بافقيه ماطرحه بعض المستشرقين من أن السبئيين لهم أصول مختلفة عن بقية القبائل اليمنية كجمير وحضرموت، وأنهم ربما أتوا من الشمال، وعرفوا نظام الملكات الحاكمات، وهو يعتمد على دراسة وتتبع التباين بين لهجات القبائل المختلفة، فسيأ قبيلة كغيرها من القبائل العربية التي كونت في كثير من الأحيان ممالك، ويشير د. بافقيه إلى دراسة لعميهد قديم حول رملة السبعتين يتضع من خلالها استقلالهم "بملامح لهجوية مختلفة، كاستعمالهم سابقة الهاء بدل السين للتعدية (الفعل هقنا بدلاً عن سقنا)، وهذه الظاهرة جعلت بعض المستشرقين يذهب إلى أنها قبيلة جاءت من الشمال."

<sup>(</sup>١) مقابلة أجرتها الباحثة مع الدكترر محمد بالمقيه.

والدراسات التي تشير إلى الأصول الشمالية للسبئيين كثيرة. وسوف نقتطع فقرة من كتاب (شموب العهد القديم) حملت رأياً تقصلياً لما أورده د. بافقيه أشارةً.

«قد تدل العلاقات الواضحة في لفات جنوب الجزيرة، أنه في الوقت الذي قد يكون فيه للمعينيين والقنبانيين أصول من شحال شرق الجزيرة، فإن من المحتمل أن يكون السيئيين قد جاوا من وسط أو شمال الجزيرة العربية، وإضافة إلى ذلك، فإنهم يظهرون بانهم كانوا أناساً محاربين، قدموا في زمن ما، وإن كان لم يعرف تاريخه يعد، ونفذوا إلى جنوب الجزيرة حيث نشروا تأثيرهم تدريجياً على السكان. وعليه فإنه لايمكن استبعاد أنه في حوالي القرن السابع أو الثامن قبل الميلاد، كان جزءاً من سبا على الأقل لايزال ممتداً في شمال الجزيرة، ويكتسب هذا الافتراض مغزى عندما يستذكر المرء قصدة زيارة ملكة سبا إلى سليمان، والم

ويمضي المؤلف مشيراً إلى أنه بالرغم من عدم وجود النقوش التى تؤكد وجودها أو تشير إلي زيارتها، إلا أنه يرى أن "الملكات قد لعبن دوراً هاماً في الحياة السياسية والدينية عند القيداريين، فهل

D. J. Wiseman, People of Old Testament, pp 299, Edition, Oxford Clarendon (1.) Press.

نتجاوز عندما نفترض بأنه من هذه المنطقة الشمالية لسبأ انطلقت هذه الملكة التي لم تعط اسماً في رحلتها الأسطورية."(١١)

نعود إلى الدكتور محمد بافقيه لنجده يطرح تساؤلاً منطقياً مشروعاً حول المقصود بالشمال، قد يكون داخل اليمن أو بعيداً يمتد إلى أنحاء الشام، ونحن لانستطيع تأكيد ذلك أو نفيه إلا بظهور شواهد لايرقي اليها الشك، ويلاحظ د. بافقيه أنه إلى الشمال المجاور لمنطقة مأرب توجد منطقة الجوف والخصية ووادي الخارف، حيث قامت مدن قوافل هي في نفس الوقت مدن ممالك، والبعض منها يتميز أهلها بظواهر لفوية تثير نفس التساؤلات، والقوارق اللهجوية بصورة عامة تعكس أحياناً أصولاً للأقوام اللذين تختلف لهجاتهم.

واذلك يري د. بافقيه أن "من المحتمل أن السبئيين، ربما على خلاف غيرهم من اليمنيين، عرفوا نظام الملكات الحاكمات، كما عرف غيرهم من العرب، والعلهم تخلوا عن هذا التقليد فيما بعد، هذا إذا ثبت نهائياً أن قبائل اليمن الجنوبية لم تعرف نظام الملكات الحاكمات، فنحن لانزال في بداية الطريق بالنسبة للكثيف عن الحياة السياسية والاجتماعية في الفترة القديمة ماقبل الميلاد، يضاف إلى ذلك أنه ليس هناك مايمنع جدلاً أن يكون حكم ملكة سبا حالة استثنائية، وهو مايشير إليه الهمداني وغيره من الاخباريين، هذا من جانب، ومن جانب

<sup>(</sup>١١) نفس الرجع، ٢٩٩.

آخر فقد عرفت الملكات كما عرف ملوك نفس الأسس. وخلاصة الخلاصة السر في السر هناك ما يجعلنا نستبعد وجود ملكة اسبأ القبيلة - المملكة - في القرن العاشر قبل الميلاد."(١٢)

# المبحث الثانى ملكة سبأ عند المؤرخين العرب

بالرغم من الدراسات العربية الهامة التي تناوات تاريخ اليمن القديم، إلا أن قصة الملكة سبأ (بلقيس) لم تنل الاهتمام والدراسة الجادة الجديرة بتاريخ تلك الملكة الذائعة الصيت. فبعض الدراسات توقف عندها وقوفاً سريعاً، وبعض آخر تعامل معها من منطلق أسطوري لايتميز بالتقصي والبحث، معللاً ذلك بعدم ورود اسمها في النقوش اليمنية. والبعض الآخر توصل إلى اجتهادات منها مايقلب المعطيات التاريخية النسبية التي استقرت في الأذهان بعد أن تداخل فيها الموروث الديني بالذاكرة الجمعية .

لم تربط الدراسات العربية التاريخية التي أشرنا إليها ربطأ جدلياً بين المعطيات السياسية والثقافية والاقتصادية وبين الأهمية الاستراتيجية والتاريخية للحضارة السبئية، وموقعها وعلاقاتها مع غيرها من الحضارات المجاورة، والتقاعلات التي تمر بها الشعوب في

<sup>(</sup>١٢) مقابلة الدكتير بانتيه.

أطوارها الحضارية التاريخية المختلفة، وصنولاً إلى وضنع تصنور حقيقي ينبني على إعمال العقل والتعليل .

## (۱)جدرجيزيدان

عند استعراضه لبلقيس ملكة سبا، إنتهي المؤرخ جورجي زيدان بتصنيفها في الطبقة الثانية من ملوك حمير في القرن الرابع بعد الميلاد، أي في الفترة الواقعة مابين ٢٧٥-٥٢٥ ميلادية.

وهذا التصنيف أفسح المجال لباحثين أجانب أمثال جون فيلبي، لأن يشير إلى أن بلقيس المذكورة ليست هي المقصودة بملكة سبأ التي زارت سليمان، وأن هذه الملكة، أي بلقيس، هي الابنة الصغري لـ(إل شرح يهدب) الذي حكم عام ٢١٥ ميلادية. وقد جعلها فيلبي معاصرة للملكة (زنوبيا) والأميرة (سمرقند)، مرجحاً ميلادها حوالي ٢٥٠ ميلادية.

ومع أن جون فيلبي لايشكك في وجود ملكة سبأ حقيقية قامت بزيارة تاريخية للملك سليمان، إلا أنه يستبعد أن تكون بلقيس هذه التي عثر المؤرخون على شجرة نسبها وعلي حقيقة زواجها من (ذي بُتُع)، أن تكون هي ملكة سبأ، ومع ذلك فإن الباحث لم يشكف لنا عن المصادر التي استقي منها تلك المعلومات كما يقتضي البحث العلمي الرصين الذي يعتمد علي الحقائق العلمية والوثائق التاريخية، وهو المنهج الذي حاول فيلبي أن يتبناه في تناوله للملكة بلقيس، والذي فشل

# في أن يسير عليه، نظراً لوقوعه في نفس المحدور.(١٣)

وقد دفعت تلك الاجتهادات التاريخية بأحد الكتاب اللبنانيين، وهو إميل حبيشي الأشقر، لإصدار رواية مطولة عام ١٩٥٧ في ثلاثة أجزاء، تحت عنوان (بلقيس ملكة اليمن)، مُصندراً إياها بمقدمة عن تاريخ اليمن، ليجعل من بلقيس إبنة لشرحبيل وزوجة لذي بتع أيضاً، ولكنها لاتُمن، كما ذكر، إلى ملكة سبأ بصلة، فبلقيس هذه هي من أبناء القرن الرابع الميلادي. (١٤) كما جعلها من ملوك حمير، وجعل زوجها متيماً بحبها لايري الوطن إلاً من خلالها، واصنفاً إياه:

«صاحب همدان لم يكن يبالي إلا بنوجته، وأي طمع له في أبهة الملك إذا كانت جواهر التاج الحميري لاتتلألا فوق رأس بلقيس، بل أي طمع له في اليمن كلها إذا أغمض الموت عيني بلقيس وأنطفا ذلك الشعاع الذي كان نوراً لنقسه وقلبه. أجل لقد جاوز ذلك الزوج الوفي جميع حدود الوفاء، وكان يقول لرجال البلاط: أقسم بالآلهة أني ساحب الموت إذا وضع الموت يده على من أحببت، ولم يشا أن يرافق الجيش الذي خرج للنفاع عن الولمن لأنه كان واثقاً بأن الوطن سيضيع إذا لم تكن بلقيس تحت

John Plulby, The queen of Saba, Quartet Books Limited, 1981, pp 124. (17)

## سمائه! كذلك فعل شرحبيل الشيخ 📢 (١٠)

## (٢) أحمد قضري

إنتهي المؤرخ أحمد فخري إلى ماانتهي إليه المؤرخون الأقدمون عن ملكة سبا. وعلى الرغم اهتمامه الكبير بالتاريخ اليمني القديم، إلا أنه لم يأت بأي تصور أو اجتهاد ذاتي فيما يتعلق ببلقيس. وكل ماأشار إليه كان استشهادات من بطون الكتب ولمؤلفين قدامي مثل ابن عبد ربه في المقدالفريد، وابن الجوزي في مرأة الزمن وأخيراً ابن خلون الذي ذكر أن بلقيس كانت السادسة في ترتيب من حكموا مملكة سبا. وجدير بالذكر أن محرم بلقيس حظي باهتمام أحمد فخري أكثر من اهتمامه بالملكة.

# (٣)جوادعلي

لعل المؤرخ العربي جواد علي هو أبرز المؤرخين العرب اللذين أحاطوا بالموضوع بعمق وشمواية، متقصياً الجوانب الاقتصادية والاجتماعية والدينية والسياسية والجغرافية ولتداخلاتها، رابطاً الأسباب بالمسببات من خلال منظور علمي تحليلي دون استبعاد الموروث الديني .

جعل جواد علي من تاريخ سبأ، الذي بذل جهداً كبيراً في

<sup>(</sup>١٥) أميل حبيشي الأشقر، بلقيس ملكة اليمن، روايات تاريخ العرب والاسلام، مسلمتي ١٠-٢٩، دار الأنداس، الجزء الثاني، ١٩٨٢.

تقصىي أخبارها، مدخلاً للحديث عن ملكتها. وسوف نقوم هنا باقتطاف فقرات تشير إلى قدم تاريخ السبئيين واستقرارهم في جنوب الجزيرة العربية، وهو الأمر الذي يجعل من تصوير انطلاق رحلة الملكة السبئية من الشمال كما يشير بعض المستشرقين غير مبرر نظراً لاستقرار السبئيين المبكر في جنوب الجزيرة. يقول جواد علي :

ويري (هومل) أن كلمة Sabum=Sa-bu-um التي وردت عند ملوك أور في حوالي - - ٢٥ قبل الميالاد إنما تعني Saba الواردة في العهد القديم... وإذا ماصح هذا صارت هذه التصوص السومرية أقدم نصوص تاريخية تصل إلينا وفيها ذكر سبأ، ويكون السبئيون أول شعب عربي جنوبي يصل خبره إلينا، ونكون بذلك قد ارتقينا بسلام تاريخهم إلى الألف الثالثة قبل الميلاده.(١١)

#### ويستطرد قائلا:

«ذهب مونتجمري إلى أن السبئيين المذكورين في النصوص السومرية كانوا من سكان العربية الصحراوية، ويري بعض الباحثين أن مجيء السبئيين إلى ديارهم التي عرفت باسمهم إنما كان ابتداء المصر الحديدي في القرن الحادي عشر قبل الميلاد، وذلك بعد مثات من

<sup>(</sup>۱۹) د. جواد علي، المُلمنان، منفحة ۲۵۹،

#### السنيين من هجرة المعينيين والقتبانيين».(١٧)

ومن هنا نستطيع القول أن معلكة بلقيس التي تملك ذلك العمق التاريخ الزمني كانت تقع بدورها في العربية السعيدة، كما أطلق عليها اليونانيون، وكان لمملكتها شأن عظيم عرفها القاصي والداني، حيث سيطرت علي التجارة بين الشرق والغرب وآسيا وأفريقيا.

وكنا توقفنا عند الحديث عن الملكة في التوراة عند عبارة وردت علي لسانها حيث تقول: "كان الكلام الذي بلغني في أرضي عن أقوالك وعن حكمتك ولم أصدق ماقيل لي حتي قدمت وعاينت بعيني فإذا أني لم أخبر بالنصف'، وهو الأمر الذي يعزز وجود علاقات تجارية سابقة علي الزيارة، وتأكيداً لهذا المنحي، يقول الدكتور جواد علي:

«وإذا أخذنا بحديث التوراة عن تجارة (شبأ) أو (سبأ)،
وعن قواقل السبئيين التي كانت تأتي بالذهب واللبان
وبأقصص أنواع الطّيّب إلي فلسطين، فدنك في أيام
سليمان وقبل أيامه أيضاً، وجب رجع زمان هذه القوافل
إذن إلي الألف الثانية قبل الميلاد، وذلك لأن زيارة الملكة:
ملكة سبأ، لسليمان كانت صوالي ١٥٠ قبل الميلاد،
ومعني هذا أن السبئيين إذ ذاك كانوا من الشعوب
المسريية الجنوبية النشيطة في ذلك العهد، وكانوا

(۱۷) نفس المرجع

أصحاب تجارة وقوافل وأموال لايبالون ببعد الشقة وطول المسافة، وصلوا بتجارتهم في ذلك الزمان إلى بلاد الشام».(١٨)

ويؤكد المؤرخ الكبير وجود الصالات التجارية بين السبئيين والعبرانيين في أكثر من موضع، ويشير بأن بعض العلماء يرون أن تلك الزيارة كانت مرتبطة بغرض توثيق العلاقات التجارية أكثر منها لغرض ديني، ويورد بعض ماكتبه بعض نقدة التوراة عن القصة مشككين في ملكة سبأ ومملكتها، ويقول:

ذهب بعض نقدة التوراة إلى أن الغرض من هذه القصة هي أسطورة بونها كتبة التوراة بيان عظمة ثروة سليمان وحكمت وملكة. ورأي أخرون أن هذه الملكة لم تكن على مملكة سبأ الشهيرة التي هي من اليمن وإنما ملكة على مملكة عربية صفيرة في أعالي الجزيرة العربية كان سكانها من السبئيين القاطنين في الشمال». (١٩)

وذهب بعض منهم إلي حد أن أفتوا في تحديد أن هذه المملكة العربية الصنفيرة "لم تكن بعيدة عن ملك سليمان، قد تكون في جبل شمر أو نجد أو الحجان."(٢٠)

<sup>(</sup>۱۸) نفس المرجع، معلمة ۲۲۶

<sup>(</sup>١٩) نفس المرجع، صفحة ٢٦٢

<sup>(</sup>۲۰) تقس المرجع، مسلحة ۲۳۳

وفي اعتقادنا، أن توقف نقدة التوراة أمام انبهار ملكة سبئ بعرش سليمان واستنكارهم لهذا الانبهار، إنما جاء من شهرة عرش سبئ الذي لايقل عظمة وصديتاً وغني. لقد غاب عن ذهنهم الدلالات النفسية التي تضمنتها التوراة وصرصت على إبرازها ليس بهدف بيان ثروة سليمان وهيبة حكمه، وإنما لهدف آخر ذي دلالة نفسية دينية ألا وهي تلك الصالة التي تحدث عند كل لقاء بين ماهو ديني ودنيوي، ومايتبعها من الانبهار أمام كل ماهو غيبي. لقد جاء انبهارها ليجسد الجانب الايماني الذي انتهي في القرآن الكريم إلي إسلامها مع سليمان لله رب العالمين، هذا في تفتيدنا للرأي الذي يرجح بأن سبب انبهارها راجع إلى كون أنها جاءت من مملكة صغيرة في الشمال.

أما الفريق الآخر الذي يجعل من طول المسافة وبعد الشقة سبباً خراً لإصدار حكمه على ملكة سبا، فإن المؤرخ الكبير جواد علي كفانا تقنيد هذا السبب الواهي عندما ذكر، كما أسلفنا، إلى طول باع السبئيين في السيطرة على طريق القوافل الأمر الذي أرجعه إلى الألف الثانية قبل الميلاد، وإضافة إلى ذلك، فإن مفهوم الشمال مفهوم مطاطي مثاما لاحظنا لدي استعراضنا لآراء الدكتور محمد بافقيه عندما أشار إلى شمال الشمال وقال بأن ذلك قد يكون داخل اليمن حيث توجد إلى الشمال المجاور لمنطقة مارب منطقة الجوف والخصية ووادي الخارف وهي مدن قوافل كانت في نفس الوقت مدن ممالك.

وأقتفي الدكتور جواد علي جمهرة المؤرخين فيما يتعلق بذكر أسم هذه الملكة، فيقول:

«وقد قص القرآن الكريم قصة زيارة ملكة سبأ لسليمان دون أن يذكراسم الملكة، غير أن المفسرين والمورخين وأهل الأخبار ذكروا أنها (بلقيس) وأنها من بنات التبابعة، وقد صبيرها بعضهم (بلقيس بنت إليشرح) أو (بلقيمة بنت إليشرح) أو (بلقيس بنت ذي شرح بن ذي جدن بن إليشرح بن الحارث بن قيس بن صيفي بن سبأ بن يشجب بن يعرب) وهي (بلقيس ابنة الهدهاد ابن شرحبيل) إلى غير ذلك من الأقوال».(٢١)

وهكذا نجد أن مؤرخنا لم يكتف بذكر الجوانب التاريخية والاقتصادية، بل ذهب إلى ربطها بالجانب الأسطوري، مازجاً بين التاريخي والأسطوري، والديني والدنيوي، مضغياً على القصة عمقاً خاصاً يقربها من الواقع حتى لاتظل في إطارها الأسطوري وخيالها الفني، مؤكداً المقدمة والنتائج، ألا وهي مقدمة أسطورة الهدهاد الاسم الذي ارتبط في تقديره بقصة الهدهد، ومن هنا تتجلي روعة الأسطورة، وتداخلها الفني مع الوروث الديني، إذ يقول: 'وأري أن اللذين جعلوا

<sup>(</sup>٢١) نفس المرجع، مطمة ٢٦٤

| ورد | الذي | الطيس    | سلواهيلوه | غ الم | لك مر | سنوا د  | إنما أخ | دهاد،  | ها الهـ | والد | اسسم |
|-----|------|----------|-----------|-------|-------|---------|---------|--------|---------|------|------|
|     | (۲۲) | ىلىمان." | إلى س     | سبا   | أحلكة | تقل تبا | والذي   | الكريم | القرآن  | ، غي | ذكره |

\* \* \* \* \* \* \* \* \*

(۲۲) نلس المرجع، مطمة ۲۲۵



# الفصل الأول

بلقيس بين التاريخ والأسطورة

# المبحث الأول اشتقاقات الاسم

إختلفت التفسيرات والاجتهادات حول اسم ملكة سبأ لعدم ورود اسمها في الكتب السماوية، إضافة إلى عدم العثور على أية نقوش تشير إلى الاسم. لذا فقد رأينا في الفصول السابقة إجتهادات وتخريجات لعدد من المؤرخين اليمنيين حول كيفية اشتقاق اسمها ودلالاته. كما لاحظنا عدم ربط المؤرخين اليمنيين بين اسم بلقيس والكلمة العبرية Peligesh التي تعني المحظية والخليلة. غير أن الكثير من المهتمين والباحثين اليوم يريطون هذا الاسم بالكلمة العبرية، مما يجعلنا نتوقف عند اشتقاقاتها المتعددة في لغات مختلفة في محاولة القيام بدراسة أصل الكلمة ومعناها من خلال مايسمي بعلم الاتموارجيا، وهو العلم الذي يبحث عن تاريخ الشكل اللغوي بعلم الاتموارجيا، وهو العلم الذي يبحث عن تاريخ الشكل اللغوي الكلمة كما هي من خلال نتبع تطورها منذ أول وجود مسجل لها في اللغة التي وجدت بها بواسطة تتبع تحولاتها من لغة لأخرى،

ونسلم، بدءاً، بأن المجتمعات البشرية منذ قديم الزمان مجتمعات تتفاعل فيما بينها، بقدر أو بأخر، من خلال عملية ديناميات الاتصال الثقافي والهجرات البشرية والاحتكاك والتأثير المتبادل بين الثقافات.

سنقوم فيمايلي بنتبع هذا الاسم واشتقاقاته في اللغات

العديدة، فقد نجِّدُ في التنوع جِدْراً مشتركاً.

إن لقب Peligesh محظية الخليلة ليست كلمة عبرية الأمل وإنما دخلت إلى اللغة العبرية، وهي تعني أيضاً نوعاً من أنواع الزواج القديم حيث كانت الزوجة تبقى في بيت أهلها.(١)

ومن هذا فريما نستطيع الريط بين هذا وبين ماجاء في التيجان من أن ملكة سبأ تزوجت سليمان ثم رجعت إلى بلادها حيث بقيت هناك وأن سليمان كان يتردد عليها مرة كل ثلاثة أشهر، وفي رواية أخرى كل شهر.

ولدى البحث عن أصبل كلمة Pallas القب الالهة اليونانية الثينا Athens في قاموس الدكتور أرنست كلاين Athens أثينا في الجحد أن بالاس Pallas هو لقب الالهة اليونانية أثينا في الميثولولجيا اليونانية وتعني بالحرف الواحد (عذراء، فتاة غير متزوجة)، وبالاكس Pallax (شابة، فتاة) وتقابلها بلغة الأفستا Pairika لفي فارس، كلمة باياريكا Pairika Pairika في فارس، كلمة باياريكا Peligesh (أمرأة جميلة تُضِلُ الأتقياء)، وهذا يذكرنا بكلمة Peligesh بالعبرية وكلمة وكلمة Peligesh بلكيتا الأرامية وكلتاهما تعنيان (محظية وخليلة)، وتقابلهما بالعربية بلقيس.

A Sictitionary of Hebrew Old Testament in English and german, Edited by Ludwig(1) Kechler Leiden, E.J. Brill 1953

ويضيف الدكتور كلاين: "إن هناك صلة أكيدة بين جميع هذه الكلمات، بيد أنه من الصعب تحديد درجة العلاقة فيما بينها."

ثم أن كلمة Balag السومرية وتقابلها Balag بالأكادية Palla- البابلي تعني آلة موسيقى وهذه الكلمة تقابلها بالاغريقية -Palla- البابلي تعني آلة موسيقى وهذه الكلمة تقابلها بالاغريقية وكان kis وباللاتينية Peligesh وبالعبرية Peligesh وكان اسم Pallas يطلق على الرجال أيضاً، فهناك Pallas الذي تحدث عنه هوميروس ونعته بأبي القسر.

# المبحث الثاني تأثيرات الأسطورة ومصادرها

بعد أن تناولنا ملكة سبأ من المنظور الديني والتاريخي، نجد من الصعوبة بمكان القصل مابين التاريخي والأسطوري عند الحديث عنها، وعودة الى أمهات الكتب ذات الطابع الموسوعي الفضفاض في التاريخ العربي تكشف لنا هذا التداخل. وقد أصاب الدكتور جواد علي جزءاً كبيراً من الحقيقة حين أشار إلى تداخل التاريخي بالأسطوري في القصص الشعبي، عند حديثه عن تاريخ اليمن القديم، فقال: "ربط المؤرخون القدامي بين ماجاء في الأساطير اليهودية، وبين ماجاء في القرأن الكريم، كما أضافوا عليه ماأسموه من قصص شعبي، فتوأد من ذلك هذا الذي نقرأه اليوم باسم تاريخ اليمن القديم."(")

إن ماشهدته اليمن من أزدهار وتقوق حضاري تجلى في تنوع وغنى حضارتها العريقة المستدة إلى أعماق النمن، إضافة إلى موقعها والأهمية الاستراتيجية والاقتصادية التي احتلتها، جعل منها مسرحاً للعديد من التأثيرات والصراعات الحضارية والثقافية والدينية، وبؤرة للعديد من الأحداث التاريخية التي ارتقت إلى المنحى الأسطوري، وفي هذا تداخل الخيال بالحقيقة والتاريخ بالأسطورة، وما سدّ مارب، وملكة سبا، واسعد تبع، وسيف بن ذي يزن، وشعريرعش،

<sup>(</sup>۲) د. جواد علي، مجلة براسات يعنية

وغيرها إلاً تجسيداً لثلك الحقيقة.

إذا كان هناك البعض معن يرى إمكانية إحالة التاريخ إلى أسطورة (٢)، فهناك أخرون يرون إمكانية (موأرخة) الأساطير، لعل من أقسمهم هومسيروس في القرن الرابع قبل الميلاد، الذي تنبعه إلى الجوانب التاريخية التي تحيط بالأسطورة، مشيراً إلى أن الاسطورة هي في العادة تاريخ متنكر، فما (أوليس) في نظره سوى بطلاً من الأبطال المقيقيين عاش وحارب ورحل ثم تجمع حوله ضباب من الزمن. (١)

أما نحن، فنرى تقسيسيم الأسطورة من خسلال مايسمى ب"التاريخسطورة"، التي عرفها الدكتور أحمد ذكي() بأنها تتضمن عناصراً تاريخية ومجموعة خوارق تأخذ إطار الحكاية، ولأنها تتعلق بمكان واقعي وبأشخاص واقعيين تتواترها الأجيال من جيل إلى أخر ليخرج من هذا المزيج قصة شعبية تتناقلها الأجيال وتغير فيها، فتعدد رواياتها ويتلاشى الواقع بالتدريج، وعليه، فإن أسطورة ملكة سبأ تقع ضمن هذا التصنيف.

إكتنف الرواية اليمنية جو أسطوري تجسد في ميلاد الملكة

<sup>(</sup>٣) ك. ك. رائلين، المرجع السابق، معلمة ٢١

<sup>(1)</sup> د. أحمد كمال زكي، <u>الأساطير: براسة مضارية مقارنة</u>، منفعة ١١١، دار العودة بيريت ١٩٧٩ الطبعة الثانية،

<sup>(</sup>a) د. أحمد كمال زكي، نفس المرجع، معقمة ١٤٥.

بلقيس المارق - الأمر الذي عكس مراحل استبدال الأمهات السماويات، في الأساطير، بنساء من الجن - وتجسد أيضاً في مراعها وانتصارها على أعدائها في العالم المبهم والفامض من خلال عالم الجن والمردة والكلبة التي كانت تأتي لأخذ الاطفال وفي الألفاز والمحظور... ولاشك أن هناك الكثير من الجوانب الأسطورية التي قد تكون أسقطت اوثنيتها ومخالفتها روح الاسلام.

جاء هذا المنصى الأسطوري تعبيراً عن مرحلة ذهنية تفاعلت مع كثير من العوامل، كماسبقت الاشارة، إلا أن عناصرها تضرب بجنورها في قلب التاريخ القديم، وهي مستقاء من مصادر متعددة ارتبطت بالمراحل والتغييرات التي مر بها اليمن، سواء أكانت مؤثرات مباشرة أو غير مباشرة.

أن التحليل التاريخي للأسطورة سوف يكشف لنا عن مصادرها في التراث اليهودي والمسيحي والجاهلي وفي الثقافة الاسلامية، بل وفي الصفعارات البابلية والفارسية وغيرها من الحضارات التي أتصلت بها، وبذلك نستطيع أن نصد المسارات والمصادر التي سارت فيها هذه الأسطورة، والمؤثرات التي تعرضت لها والمصدر الأصلي الذي استحدت منه أصولها، علماً بأن هدفنا ليس والمدار أحكام، بقدر ما هو محاولة القيام بسبر أغوار النفس بماتنضح به الذاكرة الجمعية القابعة في أعماق اللاوعي والشعور الجمعي

الشعب اليمني من خلال مايطلق عليه شتراوس التحليل الثقافي النفسي، هادفين من ذلك وعي الذات والآخر، وإذا كان فرويد يستغل الأنساق الرمزية الأحلام ليعيد بناء التاريخ الفردي، فإن شتراوس يهدف إلى فض مغالق الانساق الرمزية للأسطورة، ليعيد بناء التاريخ الثقافي، (٢)

وعليه، سوف نقوم بمصاولة تتبع ورصد المصادر والمؤثرات التي ساهمت في تكوين الأسطورة وصبياغتها، لئلمس كيفية تجسد مقولة إن الأسطورة قطعة من حياة الروح، تفكير الشعب الملمي، مثلما أن الحلم هو أسطورة الفرد."(٧)

لذا فقد عكست الأسطورة مضاوف وأمال وطموحات الشعب اليمني من خلال المسراع الذي دار بينه وبين أبناء الشمال وأومت إليه الأسطورة أيماء خفياً بين ثنايا الأحدات المتشابكة. ومع أن عناصرها ترجع إلى فترات زمنية، إلا أن الفيال الشعبي استطاع مزجها في كل مركب تعايشت فيه العناصر والمراحل التاريخية المختلفة في إنسجام وونام.

وسدوف نتوقف وقوفا سريعا عند بعض هذه التأثيرات التي

<sup>(</sup>١) إديث كيرنديل، عمير البندية. من ليفي شيراوس الير لوكن ترجمة جابر مسفور، الماق عربية، م١٩٨٠، بغداد، سفمة ٣٢.

<sup>(</sup>٧) ك. ك. راثفين، المرجع السابق، مطحة ١١٧

دخلت في نسيجها الأسطوري، بدءاً بالتأثيرات الهثنية الجاهلية، مروراً بالثقافتين اليهودية والاسلامية، إنتهاءاً بتأثيرات الحضارات المجاورة الأخرى .

# الفرع الأول التأثيرات الوثنية الجاهلية

اشتهرت الصفارة اليعنية القديمة بالزراعة وبرع اليعنيون في تنظيم الري وإقامة السنود والمدرجات. ولأن الطوطمية تزدهر في البيئات الزراعية، لذا لاتزال الكثير من أسماء الأسر، إلى يومنا هذا، تحمل القابأ ذات دلالات طوطمية، وهو مايعكس جنورها العميقة في الحياة اليمنية، وهناك على سبيل المثال أسماء أسر مثل بيت بلبل، المضيع، الأسدى، بقرة، الثور، بسبساس، عنقاد، عنب، المضيع، الأسدى، بقرة، الثور، بسبساس، عنقاد، عنب، جحميش، بلس، سفرجل، الفزالي، الكلابي، حنش، الذيب .. الغ، والمجال لايتسع لذكر المزيد من الأسماء.

ليس جديداً القول بأن محصالات الحيوانية والطوطمية ومافيها من إشارات يمكن أن توحي بتاريخ معقد لحياة اليمن الدينية. والحياة الدينية بوجه عام، هي أم الفن والأساطير. (^)

وفي أسطورة بلقيس هناك عدد من الرموز الطوطمية التي احتفظت بها من أهمها الغزالة والهدهد كما وردا عند المؤرخين

<sup>(</sup>٨) د. أحمد كمال زكي، المرجع السابق،

اليمنيين وغيرهم من العرب القداميء

ومن الجدير بالذكر ورود إشارات نسي القرآن الكريم، ني ضوء التصورات الجاهلية، إلى بعض هذه الحيوانات مثل البقرة والناقة والنملة والهدهد.

## الهدهد

بالرغم من أن الهدهد قد ورد ذكره في سياق الأسطورة التدايل على القدرة الاعجازية الالهية إلا أننا سنتناوله هنا باعتباره طوطماً.

لقد كان الطير بشكل عام، محوراً لكثير من الأساطير في حياة الشعوب، سجل حضوراً واضحاً في حياة الناس منذ فجر التاريخ، وهو ماكشفت عنه نتائج المقريات الأثرية في مصر. فقد ذكر أحد الباحثين<sup>(۱)</sup> أن أول مايلفت النظر إلى اهتمام قدماء المعربين بالطيور، استعمالهم لبعضها كحروف هيروغليفية، مثل عصفور الجنة والهدهد، وهذا يدل دلالة واضحة على تأثير الطيور في حياتهم اليومية، كما كان الهدهد رمزاً تفاعل بصور مختلفة مع حياة الناس حيث وجدت صورته في المعابد مرسومة على شجر سنط في مصدر، وعثر كذلك على أحجية للحب كتبت بدم الهدهد بطريقة سحرية كانت تُتبع في عهد أمنحتوب الأول في الأسرة الثانية عشر.

<sup>(</sup>٩) مجلة التراث الشعبي، القصل الرابع ١٩٨٩ بقداد.

## الغسزال

ارتبطت الغزال في أذهان العرب في الماهلية بالقدسية، وكانت تُذُكرُ مع الشمس وشُبّهَتُ المرأة بكل منهما. وروي عن ابن هشام وغيره أن جد الرسول (صلعم) عبدالمطلب وجد تمثالين من الذهب لغزال في مكة عند إعادة حفر بئر زمزم. وهناك بيت من الشعر لإمروء القيس يدل على مكانة الغزالة:

## وماذا عليه إن ذكـــرت أوانساً

# كغزلان رمل في محاريب أقيال

وحول هذا يعلق البعض (١٠) مشيراً إلى ما فيه من دلالة على المهة الغزال، أقلم يوضع في محاريب الملوك ووضعت الشمس أيضاً، وحسورت كامراة حسناء عارية. وتأكيداً على هذه العلاقة، نجد أحد الباحثين (١١) يشير إليها قائلا: "كانت العُزة ألهة للجنس والإخصاب عند العرب، كما كان عند البابليين، ويعتبر الحمام والغزال من طيورها وحيواناتها المقدسة، وهما نفس شعائرهما عند البابليين والسوريين والنبطيين، وكان العرب الجاهليون مغرمين بتشبيه النساء والنبات بالغزال،»

<sup>(</sup>١٠) د، أسمد كمال زكس، المرجع السبايق، سفعة ٨٣.

<sup>(</sup>۱۱) شرقي عبدالحكيم، الفلكلوروالاساطير العربية، مسلمة ۲۷، دار إبن خلدين، بيريت، الطبعة التانية، ۱۹۸۲.

وتشير دراسة حول ديانات جنوب الجريرة القديمة إلى المكانة الأولى التي احتلتها عبادة عثتر في جنوب الجريرة، واعتباره إلها للمطر والخصب، حيث كان يطلق عليه أيضا نجمة الصباح الزُهرة، وفي تلك المرحلة عادة ماتُمثل الآلهة برموز حيوانية مثل الثور والأفعى والوعل والغزال، وكان الأخير رمزاً لعثتر.(١٣)

ومن هنا يمكننا الربط بين ماذكره الباحثون وبين ماورد عند نشوان الحميري عندما قال: "وكان سبب تزويج الهدهاد بن شرح بن شرحبيل من الجن، أنه خرج الصيد في جماعة من خدمه، فرأى ذئباً يطارد غزاله، فحمل الهدهاد على الذئب فطرده عن الفزالة، ويقي الهدهاد يتبع نظره إلى الغزالة ...الخ "(١٢)

أما تأثيرات الجاهلية فتتجلى في العادات والتقاليد والقيم التي كانت لاتزال مترسبة في الأعماق بالرغم من دخول الاسلام، فهاهي بلقيس يزدري القوم مكانتها عند توليها الحكم، بالرغم من معرفتهم لكفاحها وعقلها واقتدارها، فمقاييسهم الجاهلية التي تنظر إلى المرأة نظرة دونية لم تضع اعتباراً لتلك الصفات، وما أشبه الليلة بالبارحة !!

كما كشفت لنا الأسطورة عن حياة العرب التي كانت تتعرض للنهب والسلب وقطع الطرق وصورت حياة الصعاليك، وذلك

IACUE RYCKMANS, The Old South Arabian Religion, an article in: YEMEN: (۱۲) 3000 YEARS OF ART ANO CIVILIZATION IN ARABIA FELIX, Penguin, pp. 107.

<sup>(</sup>١٣) تشوان المميري، ملوك حمير وأقتال اليمن، معلمة ١٠١.

في الوقت سجلت فيه لنا قيماً إيجابية مثل النجدة والكرم والشهامة من خلال موقف جعفر ابن قرط مع بلقيس عندما التجأت اليه.

#### الفرع الثاني الثاثيرات اليهودية

لم يقتصد التأثير العبيري على دوره في تكوين أسطورة بلقيس، بل امتد إلى مساغتها، الأمر الذي نلمسه عند تناولنا لأسطورة ملكة سبا كما وردت في الأساطير اليهودية،

أشرنا في الفصول السابقة إلى التأثير اليهودي من خلال ماذكره المفسرون من المبالفات في القصص الاسرائيلي، حيث قال الشوكاني: "رويت قصص في عظم ملك سليمان لاتطيب النفس اذكر شيء منها، فالإمساك عن ذكرها أولى، هذا العلم مأخوذ من أهل الكتاب، وقد أمرنا أن لانصدقهم ولانكدبهم، فإن ترخص مترخص برواية عنهم لمثل ماروي (حدثوا عن بني إسرائيل و لاحرج) فليس ذلك فيما يتعلق بتقسير كتاب الله سبحانه بالائلك، بل فيما يذكر عنهم من القصص الواقعة عنهم "(١١))

إن ماتضمنته الاسطورة من تصوير لمكمة سليمان ومنعته وقوته وغناه، ووصف لبلاطه وضخاعته الذي تضاط إلى جانبه بلاط (١١٤ الشركاني، المرجع السابق،

بلقيس، إنما يعكس التأثير اليهودي، بل لقد صورت اليمن تابعة لإسرائيل من خلال تزويجهم بلقيس من سليمان، والذي تتج عنه تراجع دور بلقيس إلى الهامش، حيث كانت الكلمة الأولى لسليمان ولابنه رحبهم من بعده.

على أن تأثير الديانة اليهودية قد ظهر اكثر ما ظهر في التركيز على ذكر نجران، فهي (دار العلم) وأهلها كما وصفوا (أهل العلم الأول) وعندما مات سليمان، وقف أفعى نجران يخطب في مؤمني نجران قائلاً: "ولما قرب الأجل إضمحل الأمل ونزل الموت عليه بالفوت، فهو لكم عارية وأنتم له تراث، فأضحى لكم نوراً وكنتم له مناراً، فمن استمسك فقد اصاب ومن ألحد فقد أخطاً. دعا فأصاب ودعي فأجاب، غاب وشهدتم فأدوا ماسمعتم وعلمتم."(١٠)

ونظراً لأننا تناولنا فيماسبق الصراع بين اليهودية والمسيحية الذي بلغ أرجّة في قصة أصحاب الأخدود المشهورة، نجد أنفسنا في غني عن تناول هذا الجانب. ويبقى هناك أمر جدير بالتوقف عنده، ألا وهدو ماأظهرته بلقيس من خلال الذاكرة الأسطورية من استعداد قائم على المعرفة لاعتناق دين جديد، وذلك من خلال ريطها الدائم بين النبوة والحق. فهي تقول لأفعى نجران، طالبة منه اختبار سليمان وجنده أمان سرقوا فليسوا بأهل دين"، ثم إصرارها المتكرر على

<sup>(</sup>١٥) وهب بن منبه، المرجع السابق، معلمة ١٧٧

اختباره التعرف على حقيقة مراميه، حتى توصلت إلى قناعة بأنه نبي، كتبت إلى الأفعى قائلة: "كف ومل إلى سلمه ولاتعرض أجنادنا إلى أمر الله، فإن الله لايفالب، "(١٦)

إن تكرارها الكلماتي [دين] و [نبي] يدل على تجاور الأديان وتعددها في اليمن والجزيرة العربية بشكل عام، كما سبقت الاشارة.

قهل أراد الضيال الشعبي أن يومئ بأن إيمان بلقيس إنما كان عن قناعة ووعي مبكرين وأنها لم تذهب إليه إلا وقد أقرَّت بنبوته؟

كما يتجسد التأثيراليهودي في تناوله لشخصية النبي سليمان وتحليله لسبب انهيار ملكه الذي تُرجِعُهُ الأسطورة إلى انشغاله عن ذكرالله وعن الصلاة والتسبيح لمه وعن انشغاله بعتاق الخيل اليمنية وإلى أن الله سبحانه وتعالى سلبه ملكه ليبتليه. (١٠) ونظراً لأن سليمان هو باني الهيكل الذي تركزت حوله طقوس اليهود طيلة تاريخهم، فقد صار رمزاً لأزهر فتراتهم، لذا نجد أن الخيال الشعبي لم يشرر من قريب أو بعيد إلى ما أشار إليه العهد القديم الذي احتوى على انتقادات اسلوك سليمان عندما قال: وكان له سبعمائة من النساء السيدات وثلاثمائة من السراري. فأمالت نساؤه قلبه ... فذهب سليمان وراء عشستروت إلهة الصيدونيين، وملكم رجس

<sup>(</sup>١٦) ئارجع ئاسە، مىلمة ١٦٥

١٧١ قملت ، دسلة وجها (١٧)

العمونيين، وعمل سليمان الشر في عيني الرب ولم يتبع الرب تماماً كداؤود أبيه... فقال الرب لسليمان من أجل ذلك عندك ولم تحقظ عهدي وقرائضي التي أوصيتك بها، فإني أمزق الملكة عنك تعزيقاً وأعطيها لعبدك. إلا أني لاأقعل ذلك في أيامك من أجل داؤود أبيك، بل من يد إبنك أمزقها. (١٨)

## الفرع الثالث التأثيرات الإسلامية

تضمنت الاسطورة، في اعتقادنا، الكثير من الدلالات الوثنية والجاهلية، إلا أن التأثير الاسلامي عمل على حذف وتهذيب جوانب كثيرة منها لمخالفتها روح الدين، ولعل أهمها مايتعلق بوضع المرأة ومكانتها والعلاقة بينها وبين الرجل، هنا نلمس التركيز على عفافها واحتشامها وبعدها عن الفحشاء، فهي (جارية عذراء) وهي (معائنة لنفسها غير واقعة في المساوي). والزواج هو المدخل الشرعي للعلاقة بين المرأة والرجل، ليس على مستوى البشر فقط، وإنما أيضاً على مستوى الجن. "فإذا أردت ذلك فاقحم إلينا بضاصة أهل بيتك وملوك قومك ليشهدوا إملاكها، ويحضروا بضاصة أهل بيتك وملوك قومك ليشهدوا إملاكها، ويحضروا عارضاً عليه تزويجه بالحروراء أم بلقيس.

<sup>(</sup>١٨) المهد القديم، سفر الملوك الأول،١١٠من ٣-١١٠

<sup>(</sup>١٩) نشران المبيري، المرجع السابق، صفحة ١٠٢.

وإذا كانت الأسطورتين الصبشية واليهودية قد احتوتا على تضمينات جنسية، فإن الأسطورة اليمنية أيضاً تضمنت لمسات لهذا البعد، إلا أنها وظفتها في إطار شرعي، حيث جعلت من سليمان زوجاً لها.

وهنساك جسانب أخس التسائيس الشقسالاس الاسسلامسية، ألا وهسو الأشسعار التي وردت في ذكر التوحيد اذكر خاتم الأنبياء.

#### الغرع الرابع تأثيرات أخرى

لعل من أهم التأثيرات الأخرى هو تأثيرالثقافة الفارسية، إذ يرجع اتصال اليعنيين بالقرس إلى الألف الثالثة قبل الميلاد (٢٠)، حين أخضم الملوك القحطانيون الفرس، مثل الضحاك بن مرداس، وتوالأذعار، ويستطيع المهتمون الرجوع إلى ملحمة الفرس الكبرى (الشهنامة) للفردوسي، حيث نجد فيها عمق تلك العلاقات والاتصالات بين اليمنيين والفرس،

لقد قدمت الثقافة الفارسية صبورة للجن تشتلف عن تلك الصبورة المالوفة في التراث العربي، فالجن في التراث العربي كائتات شريرة وعناصر مرعبة. أما في التراث الفارسي، فهناك من (٢٠) شرقي عبدالمكيم، نفس المرجع ١٢٩.

الجن كائنات طيبة خيرة، وكثيراً ماظهر الجن في صورة نساء حسناوات مناما حقلت بها (ألف ليلة وليلة)، والجن في الأسطورة اليمنية، ظهروا ككائنات خيرة من الذكور والإناث، بل ويدينون بالإسلام.

من خلال تتبعنا لأسطورة بلقيس يستطيع القارئ أن يستجلى بعضاً من ملامح التاريخ اليعني بمراحله المختلفة، كما يستطيع أن يسبر أعماق الطبقات الثقافية التي ترسبت على مر الأزمان في الوجدان والذاكرة الجمعية. وأتطلاقاً من فهمنا للأسطورة بأنها مستودع اذاكرة الشعوب، حيث تحفظ فيها الأحداث طرية وغضة بشكل رمزي، فسوف أن نفقل عن تناول الصراع بين القحطانيين والعدنانيين وهو محور هام من مصاور الأسطورة، وإن لم تفصيح عنه صراحة.

والرجوع إلى تاريخ تنوين الأسطورة وتاريخ وضاة وهب بن منبه على سبيل المثال في عام ٧٣٢ ميلادية، يضيئ لنا ماقبع في زوايا النص.

وإذا كان البعض يرجع المواجهة مابين أصفاد الجنوب والشمال، من خلال الصدام ما بين الانصار والمهاجرين في مراحلها الاولى، إلى منتصف القرن السابع الميلادي، فإننا قد التقينا به من خلال الأسطورة مند زمن مبكر، ومنذ أن سار سليمان إلى مكة قبل

إتجاهه إلى اليمن، فعندما مر سليمان "بقبر إسماعيل (صلعم) فنزل اليه وألم به وكان ملك مكة يومئذ البشر بن عمر بن عبد ياليل بن جرهم بن قصطان بن هود النبي (صلعم) وكان البشر عاملاً لبلقيس على من كان بمكة ويالحجاز وكان نبت بن قيدار بن اسماعيل النبي بمكة يومئذ وبنو عمه فأتى البشر إلى سليمان مستجيراً مستسلماً، فأمره سليمان أن يبرأ من أمر مكة إلى نبت بن قيدار إبن إسماعيل وأقر البشر وجرهم على القيام بالبيت كما فعل إسماعيل."(٢١)

إن اسساعيل هذا الذي يشار إليه إنما هو ابن ابراهيم من هاجر المسرية والذي جاء بأنه أبو القبائل الرعوية لسكان شسال الجزيرة، وعندما أسكن إبراهيم إسماعيل وأمه بمكة "رب أني أسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم"، فكان أن أسكن الله أفئدتهما بقبائل جُرهُم والعماليق، وفي هذا يقول المسعودي: "ويقطن بن عابر بن شالخ هو أبو جرهم، وجرهم بنو يعرب، وكانت جرهم ممن سكن اليمن وتكلموا بالعربية، ثم نزلوا بمكة، فكانوا بها على حسب من نورده من أخبارهم، وقطورا بنو عم لهم، ثم أسكنها الله إسماعيل عليه السلام، ونكح في جرهم فهو أخوال ولده."(٢٢)

ويقول عبيد بن شرية الجرهمي: "فكنا نحن جرهم أصل البلد

<sup>(</sup>٢١) وهب بن منيه، المرجم السابق، صفح١٦٧٥.

<sup>(</sup>٢٢) المسمودي، المرجع السابق، الجزء الأولى، صفحة ٢٨.

الحرام، فنشأ إسماعيل فينا، وتكلم العربية، وتزوج منا، فجميع ولد إسماعيل من بنت معاف بن عمر الجرهمي، فاسماعيل وأبوه منا، وأنتم ياقريش منا، والعرب منا. (٢٢) وهذا يعني أن قبائل جرهم، وهي من العرب البائدة هم الأصل، وأن هولاء الشماليين جاء المزاحمتهم ومنافستهم.

لقد تحيز سليمان إلى نبت بن قيذار إذ قلم سلطات البشر بن جرهم، عامل بلقيس، ألا يمكن اعتبار هذا بداية المسراع بين العدنانية والقخطانية؟ ومن هذا نفهم خلفية هجاء دعبل الخزاعي في رده على الكميت العدناني، قال دعبل في قصيدة له يذكر فيها ملوك اليمن ومجدهم:

أفيقي من ملامك يا ضعينا

كفاك اللسوم من الأربعينا

...

فإن يك أل إسرائيك منكم

وكنتم بالأعاجهم فاخرينا

فلا تنسى المنازيس الواتي

مسخن مع القرود الخاسئينا

<sup>(</sup>٢٢) شوقي عبدالمكيم، نفس المرجع، مسلمة ٩٢.

إن الاحساس بالذات والتمييز ملمع من ملامع الاسطورة والملاحم اليمنية. كما وإن افتخار القحطانيين بماضيهم العريق وملكهم المنقرض العظيم وفتوحاتهم لم يكن هدفاً في حد ذاته، بل كان مرتبطاً بالصافسر الذي وجدوا أنفسهم فيه وقد تراجعوا إلى الصف الثاني. ولاتزال مرارة الظلم والاستبداد بالسلطة والتفرد بها تعتمل في نفوس أبناء الجنوب منكية لهيب الصراع الذي يعود إلى يوم السقيفة، متمثلاً في الصراع مابين المهاجرين والانصار من قبيلتي الاوس والخزرج اليمنيتين، وهو أول صراع سياسي في الإسلام على السلطة. وبالرغم من تغلب قريش، حيث كانت القوة المادية إلى حانبهم، كما أشار البعض (37)، غيسرأن ذلك الصدث لم يمر مروراً عابراً، فهاهو سعد بن عبادة الانصاري يابي أن يبايع أبابكر ثم عمر بل وأن يصلي بصلاة المسلمين وأن يصبح بحجهم، وظل يمثل المعارضة، قوي الشكيمة، ماضي العزيمة حتى قتل غيلة في بعض أسفاره، قتلته الجن فيما بزعم الرواة.

وفي هذا يقول أحد الشعراء:

وخبرتم ونا إنما الأمسر بيننا

خلاف رسول الله يوم التسشاجر

فهلا وزيسرا واحسدا تحسبسسونه

(٢٤) د. مله حسين، المرجع السابق، صفحة ١٣٤.

إذا ما عددنا منكمسسو ألف أمر سقى الله سعدا يوم ذاك ولاسقى عداجلة هابت صقسور البواتر ويقول حسان إبن ثابت، شاعر النبى، مشيراً إلى مكانة سعد:

لا تنكرن قريش فضل صاحبنا

سعد و ما في مقال اليوم من أود قالت قريش لنا السلطان دونكمو

تطمعن هنذا الأمسسر من أحد

أعود فأقول، إن ذلك المسراع اشتد بمرور الزمن واتخذ اشكالاً عديدة، بدء من تمرد الأسود العنسي، الذي وصف أحد المؤرخين البارزين بأنه "كان أحد أقيال اليمن المرموق إليهم والمتطلعين الملك والسلطان فلما أوشك أن يخرج من يده ثار من وادي خب أعلى الجوف ودخل نجران، ثم دخل صنعاء فاتما ووضع السيف في الأبناء وبعث البعوث وطبقت اليمن طاعته ثم كان ماكان من أمره وقتله في خبر طويل(٢٠٠)، بدء من ذلك التمرد وحتى تعاقب الأمويين والعباسيين وخضوع اليمن السلطة المركزية العدنانية القرشية التي توالت وعاني اليمن في معظم الفترات تحت حكمها من الظلم المنات وعاني اليمن في معظم الفترات تحت حكمها من الظلم الميين، صفحة ١٥، تعلق محمد الاكرع الطبعة الثانية، ١٨٨٨.

والاستبداد والاضطهاد. جاء في أخبار اليمن الميمون مايؤكد على تلك المنزعة الموتورة، فبعث الرشيد مولاه حمد البريري فقال له: "إسمعني أصوات اليمن. فقدم اليمن وعاملهم بالعسف والجبروت وقتل جماعة من روؤسائهم وشردجمعاً كبيراً. "(٢١)

ولأن الأسطورة تجسيد للرغبات الدفينة والمضاوف والأخطار التي تتربص بالجماعة، فقد عكست أسطورة بلقيس من خلال شخصيتها التي اتسمت بالحذر والتروي والاعتزاز بالقوة والباس، عكست حكمة بلقيس وحزمها كما أنها، وهو الأهم في نظرنا، سلطت الضوء على بنور عدم الثقة والتأهب والحذر والخوف ليصبح الخوف من فقدان الملك، وهو مايعادل فقدان الاستقلال، هاجساً يفسر سلوك اليمنيين، وهو هاجس نستطيع أن نرده أيضاً إلى تلك التجارب المريرة التي مرت بها اليمن وماشهدته من صراع وحروب نتيجة الأهمية موقعها وسيطرتها على طرق التجارة، عصب الحياة.

أن ما كشفته الريح عن منبر هود عندما هبت كماجاء في سياق الأسطورة، إنما يلخص بومضة سريعة المراحل التاريخية التي تعاقبت على اليعن وتقييم الوعي الجمعي لكل منها، إذ كشفت الريح عن ذلك المنبر وعن يمينه "جزع أحمر مكتوب فيه بالمسند لمن ملك ذمار لحمير الأخيار لمن ملك ذمار الحبشة الأشرار لمن ملك ذمار القارس

<sup>(</sup>٢٦) تاس الرجع، منقطة ٩٩.

الأحرار لئ ملك ذمار لقريش التجار. "(٢٧)

لذا فقد جاحت فتوحات بلقيس وغزواتها وانتصاراتها وعظمة ملكها كماورد في الأسطورة لتعيد ذلك التوازن المطلوب في نفسية الجماعة بين الداخل والخارج، ولتلعب بدلك الدور الوظيفي الذي تلعبه الاساطير في حياة الأفراد والجماعات.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(٢٧) وهب بن منبه، المرجع السابق، سنلمة ١٤٦.

# الفصل الثانى

ملكة سبات عند الأحباش ماليهمد

تناولنا في القصول السابقة قصة ملكة سبا بدء بالموروث الديني، مروراً بالروائيين اللذين مزجوا التاريخ بالأسطورة، وصولاً إلى المتهادات المؤرضين اليمنييين وغيرهم من العرب المحدثين، اللذين استخدموا المنهج التاريخي الحديث القائم علي النقد والتصحيص والمترابط ترابطاً جدلياً مع المعطيات السياسية والاقتصادية والثقافية والتاريخية الحضارة اليمنية. إلا أن مثل هذه القصة، التي بقيت عالقة في الموروث الثقافي لكثير من شعوب المنطقة بصيغ وروايات متعندة، ماكانت السستكمل أبعادها دون أن نتطرق إلى بقية أطرافها، وماتداخل فيها من اجتهادات وخيال أخذ أبعاده ومناحيه المختلفة، ولعبت فيه الموافع الشعورية واللاشعورية دوراً هاماً. ومانعنيه هنا ولعبت فيه المنافة التي تقوم بها الأسطورة، كطاقة حضارية حيّة، الوظيفة الخالفة التي تقوم بها الأسطورة، كطاقة حضارية حيّة، وكعنصر يغذي، بمقادير متفاوتة، كل فكر ديني أو ميتافيزيقي.

## المبحث الأول ملكة سباً عند الأحباش

إن الحديث عن ملكة سبأ، كما تناولها الأحباش، يفضي بنا إلى الحديث عن الحقائق التاريخية التي ربطت الأحباش بالسبنيين، كما يجعلنا نتطرق إلى المناخ الحضاري والثقافي والسياسي والديني التي لعبت المؤثرات الخارجية دوراً في صياغته دون أن نفقل أيضاً أهمية المؤثرات الداخلية.

مما لاشك فيه أن الأصباش يتداخلون تداخلاً مسميمياً مع شعوب المنطقة، وعلى وجه الضموص مع الساحل الشرقي للبحر الأحمر، بل لنذهب مع العلامة دبليو، دي، بورج W.D.Borge إلى أبعد من ذلك، حيث يقول:

إن ساميي اليمن والصبشة في الجنوب، وساميي كنعان في الوسط، ثم ساميي سوريا وبابل وأشور في الشمال، وهم الأرميون، كانوا أولاد بيت عربي واحد، وروابطهم تبدو أشبه بروابط التيتون في أوربا في القرون الوسطي، (۱)

لذا فللغرابة أن تشكل قصنة ملكة سبأ محوراً لعدد من شعوب هذه المنطقة، وتعاملت تلك الشعوب مع القصنة بما يتلائم مع (۱) د. احدد كمال زكي، المرجع السابق، صفحة ۳۷. ظروفها الداخلية والخارجية، وبما ينسجم مع المتغيرات والمستجدات الثقافية والسياسية والاجتماعية، ومسع ظروفها الماضرة وطموحاتها المستقبلية.

يذهب المؤرخون إلى أن الأحباش هم جزء من السبئيين اللذين عرفوا بهجراتهم المتكررة التي عبرت البحر الأحمر من السواحل الغربية لجنوب الجزيرة العربية إلى السواحل الشرقية لأفريقيا، وهم ينتسبون إلى قبيلة (حبشت) التي ظهرت في النقوش اليمنية، كما أشار إليها المؤرخ والمستشرق السر بدج، في مؤلفه الشهير (تاريخ أثيوبيا)، إذ يقول: "إن (حبشت) هو الاسم الذي أطلق على قبيلة عربية غزت البلاد قرونا عديدة قبل المسيحية، وقد أطلق المستشرقون على سكان هذه البلاد إسم الغزاة القدماء، أي الحبشة."(۱)

وما لاشك فيه أن قبيلة (حبشت) هي من القبائل السبئية التي كانت عاصمتها مأرب، ومن هذا تتداخل قصة ملكة سبأ اليمنية و(ماكيدا) ملكة سبأ الحبشية. وهناك مايشير إلى وجود نظائر دينية ولمفوية وأثرية في اليمن والحبشة، فقد عُثر علي أسماء آله مثل أوم، وعثتر، وذوميم، والمقه، التي ذكرت النقوش السبئية للدلالة على محرم بلقيس، وكشف (روسيني) عن نظائر أخرى مثل ظهرم، ومسحرت،

الطبعة الأراي ١٩٧٨، بريطانيا، من E. A. WAILIS Budge, "A history of Ethiopia" (٢) القدمة

وزين، وغيرها من النظائر. (٢) كما تشير المهموعة البريطانية إلى
"أن الأحباش هم قوم ساميون، كانوا قد نزحوا من جنوب الجزيرة
عام ثلاثة الاف قبل الميالا وأسسوا مملكة أكسوم كما نشطوا
علاقاتهم التجارية مع السبئيين في الساحل الشرقي من البحر
الأحمر في نفس الوقت الذي معوا فيه تجارتهم إلى شمال الحبشة
وتواصلوا مع المصريين والنوبيين والكنعانيين"

وتعسزيزاً لما نقول، أشسار المؤرخ (ديتلف نيلسسن) إلى تلك المقيقة بقوله:

"ليس الساميون اللذين خلفوا لذا في بلاد الحبشة أثاراً وأداباً هم اللذين مازالوا يقيمون في البلاد حتى اليوم، ليس هؤلاء هم العنصر الأصلي الذي يتكون منه السكان الأصليون، بل كخيرهم من الساميين الشماليين قد هاجروا إليها من بلاد العرب، وذلك لأن لفتهم عبارة عن لهجة جنوبية يمنية، مازالت إلى اليوم قريبة إلى العربية، هي والثقافة والفط سبثية منذ قرون البداية، وذلك لأن المهاجرين اليمنيين إليها منذ قرون بعيدة أسسوا هناك مستعمرات ووضعوا الأساس بعيدة أسسوا هناك مستعمرات ووضعوا الأساس بعيدة أسسوا هناك مستعمرات ووضعوا الأساس

Encyclopidia Butannica (Y)

#### القرن السادس الميالدي، بالاد العربية الجنوبية. (1)

إن انتشار السبئيين المبكر و نزوجهم إلى السواحل الأفريقية المقابلة، مثل الحبشة وأريتريا والصومال، جعل التوراة تشير إلى سبأ أو شبأ، أحياناً في الحاميين وأحياناً أخرى في الساميين، كما جعلت من شبأ واداً ليقظان في موضع، وليقشان في موضع آخر، لهذا ميزتهم التوراة عن بقية السبئيين المقيمين في العربية الجنوبية بجعلهم من أبناء (كوش)، وميزت السبئيين المختلطين بقبائل يقشان بإرجاع نسبهم إلى يقشان، وبذلك صار السبئيون ثلاث فرق بحسب رواية التوراة لانتشارهم واقامة جماعات منهم في أماكن غريبة عن أماكنهم وذلك قبل الميلاد بمئات السنين، (۱)

أشرنا فيما سبق إلى العلاقة الصميمية والمتداخلة التي ريطت اليمن بالحبشة منذ تاريخ مبكر، وهي العلاقة التي اتسمت بالمد والجزر والحرب والسلم في المراحل التالية، وعلى وجه الخصوص في الفترة ما بين عام ٢٠٠٠ ميلادية إلى ٧٠٥ ميلادية.

تشير النقوش التي تم العثور طيها إلى تلك العلاقات المتداخلة والمليئة بالصراعات، فأشار نقش (ركمينز) المرقم ٢٠٠ RAYCHMANS إلى الحرب التي شنها الملك السبئي (أل يشرح

<sup>(</sup>٤) د. جراد على، لللسل، سننسة ٢٦١.

<sup>(</sup>٥) نقس المرجع، ٢٦٢،

يحصب) على (احزاب حبثت وذي سهرتن)، كما قاد الملك السبئي أيضاً (شعراوتر) حرباً آخرى ضد الأحباش في محاولة لإخراجهم من اليمن. ومنذ النصف الثاني من القرن الثالث الميلادي، عادت مملكة سبأ وذي ريدان في التجمع في نهاية ذلك القرن، تحت لواء أمراء وطنيين مثل (ياسر يهنعم) ثم (شمر يرعش) الذي لقب بـ (ملك سبأ وذي ريدان وحضرموت يمنات)، ويحدثنا التاريخ عن حملاته التي قام بها وطموحاته التوسعية، وكانت إحدى حملاته تلك، على قاعدة الإحباش في اليمن، تمكن فيها من تأديب حلفاء الأحباش حيث في البحر.(١)

وشهد نهاية القرن الشالث الميلادي تدخل الأكسوميين وسيطرتهم على اليمن حتى نهاية القرن الرابع عندما استعاد اليمنيون إستقلالهم.

دخلت المنطقة عواملٌ جديدةٌ بدخول المسيحية إلى الحبشة على زيادة على يد (فرومنيتوس)، أحد رجال الدين المسريين، وعملت على زيادة الصراع بين الميشة واليمن. وسعت الامبراطورية الرومانية إلى محاولة بسط نفوذها على اليمن من خلال الحبشة المسيحية، بعد فشل حملتها الاولي عام ٢٤ قبل الميلاد، وتصطم المماعها حينذاك في الاستيكاد على أهم طرق تجارة التوابل والعطور وعلى ممرات

<sup>(</sup>٦) عبد المجيد عابدين، بين الحبشة والعرب، سنقمة ٢٢، عان الفكر العربي، القاهرة.

التجارة النواية. وهكذا، فقعت روما بالمبشة، مستفلة العامل الديني، لتحقيق مآربها في الاحتلال والسيطرة. وكانت حادثة نجران التي تحركت على إثرها الحملة الحبشية على اليمن عام ٢٥ ميلادية التي قام الرومان باساطيلهم البحرية بنقل الأحباش، هي المدخل لاحتلال اليمن وهزيمة (دي نواس). ويقي الأحباش مسيطرين على اليمن إلى أن تمكن اليمنيون بقيادة (سيف بن ذي يزن) من طردهم عام ٧٠٠ ميلادية بعد أن استعان بالقرس،

وفي اعتقادنا، أن هذه العلاقة المتداخلة والمتشابكة بين اليمن والحبشة كانت هي الجذر الأساسي التي انبثقت عنه فكرة الأسطورة الحبشية. وفي هذا يقول أحد المؤرخين اليمنيين البارزين:

لعل نسبة القصة إلى الحبشة يكمن في أمر تلك الهجرة السبئية إلى بلاد الحبشة، التي تمت قبل الميلاد بقرون عديدة، وكانت أساساً لقيام دولة أكسسم المبشية. وريما كانت تلك المملكة تضضع لدولة سبا، وتحكم من حاضرتها مارب، قصرها سلحين، وريما كان من الجائز أن يفترض المره إستناداً إلى آثار سبا وانتشارها، أن ملك سبا كان يمتد من مارب ليشمل اليمن كلها، والمستوطنات السبئية في الحبشة وشمال غرب الجزيرة

على امتداد طرق التجارة إلى الحبشة وفلسطين.(٧)

على أننا لاننفي تأثرها، شانها شأن بقية الأساطير، بالبيئة والمناخ الاجتماعي والثقافي والفكري في الحبشة، لتُنَطَّفُ بعد ذلك توظيفاً سياسياً ودينياً، كما سنوضح فيما بعد.

وإذا كانت أسطورة (ماكيدا) عند الأصباش قد تشربت بتاثيرات يهودية ومسيحية وسامية بشكل عام، إضافة إلى بقايا من معتقدات وثنية، فإنها تعكس تعايش تلك المعتقدات، جنباً إلى جنب، بل وإلى تداخلها. الأمرالذي يثبت ما اكتشفه (ليتمان) في بعض النقوش من أن (عيزانا) الذي اعتنق المسيحة، وجعلها الدين الرسمي للدولة قد لقب بعبارة (ملك صهيون) مما يجعل البعض يرى بوجود حركة تبشور يهودية أن بمذهب يجمع بين المسيحية واليهودية. (٨)

وفي حقيقة الأمر، فإن الحبشة، كإقليم جفرافي، ضم ممالكاً معنيرة وأجناس مختلفة العادات والديانات مما طبع فكر الاحباش وادبياتهم بطابع (التوفيقية) الذي عرف عنهم ،

وفي الوقت الذي تم فيه اعتناق الاحباش للمسيحية، منذ القرن الرابع الميلادي، ساق أحد المؤرخين استشهاداً ليسوعي

<sup>(</sup>٧) د. يوسف عبد الله، أرزاق في تاريخ اليمن بإثاره، الجزء الثاني، سنعاء.

<sup>(</sup>٨) عبد المجيد عابدين، المرجع السابق، صفحة ١٧.

برتفالي في القرن السابع عشر الميلادي يشير فيه المبشر إلى تداخل المعتقدات، وإلى التأثير اليهودي، حيث جاء في تقريره أن ديانتهم المالية لاشئ سوى قصاصات مشوشة من اليهودية والضرافات المحمدية التي يشوهون بها من تبقي من المسيحيين. (١) ولم يقتصر الأمر على تداخل الديانات السماوية. بل أنه في منتصف القرن الرابع الميلادي، إنتشرت عبادة الأفاعي خاصة عند قبائل (الجالا). (١٠)

مما لاشك فيه أن الديانة اليهودية لعبت دوراً في صياغة الفكر المبشي، إلى درجة أن الأحباش اعتبروا أنفسهم خلفاء اليهودية، فأكسوم هي صهيون الحبشة وهي أورشليم الثانية، وكان الأحباش يحجون إلى أورشليم قبل دخواهم المسيحية كمايحج المسلمون إلى مكة،

## القرع الأول (ماكدا) في (كُيراغٍبننٽ)

[ملكة الجنوب ستقوم يوم الدين مع هذا الجيل ويحكم عليه لأنها أتت من أقامي الأرض لتستمع حكمة سليمان، وههنا أعظم من سليمان] إنجيل متى ١٢-٢١

Abys- E. Ullendorf, St. Andrews Hebria- Jewish Elements in sinian (1) The Lake (Monophysic) Christianity.

<sup>(</sup>١٠) نفس المرجع سنقمة ٢٢٨.

إن ملكة الجنوب التي تصدف عنها هي ملكة الصيشة. وما يعنيه من عبارة [من أقاصي الأرض] إنما يشير إلى خصوصية طبيعة المرأة ورقتها وصعوبة تصملها لمثل تلك الرحلة الطويلة، وحرارة الشعس وجوع الطريق والعطش. وكانت ملكة الجنوب هذه غاية في جمال الوجه، وذات قامة رائعة. وحباها الله الفهم الذكاء وهما ماجعلاها تذهب إلى القدس لسماع حكمة سليمان، وقامت بهذا تلبية لأوامر الله ورغبته الخيرة، إضافة إلى ذلك فقد كانت عظيمة الثراء إذ حباها الله المجد والبهاء والغني والذهب والفضة والجمال والعبيد والقوافل التجارية التي كانت تعبر البحر والبر والهند وأسوان (سيناء).

وقد كان (تامرين) رئيساً للقافلة التجارية التي تضم٢٠٥ جملاً و٣٠٠ مركباً، وعندما سمع سليمان بذلك التاجر الأثيوبي الشري، أرسل إليه رسالة، وأمره أن يُحضر له بعض منتجات جزيرة العرب، الذهب الأحمر والخشب الأسود الذي يقاوم الدود (الأبنوس) والزفير، وأحضر (تامرين) تاجر الملكة، ما أمره به سليمان الذي أجزل له العطاء ،

ومكث (تامرين) عدة أيام في القدس، أعجب خلالها بحكمة سليمان، وطريقته في حكم شعبه وسدارته لملكته ولكلامه الواضح وبديهيته وعذوبة كلامه التي كانت كالماء بالنسبة للعطشان والخبز

للجائع، وأذهلته عدالته وجمال طلعته والفنى والأبهة التي يعيش فيها.

ويعد انتهاء اقامته، عاد (تامرين) إلى سيدته، مقدماً لها وصفاً لماقام به نيابة عنها، فوصف لها المعبد العظيم الذي بناه سليمان في القندس وكيف شبارك في بنائه ٧٠٠ نجاراً و١٨٠ عاميلاً ووصيف لها جمال زخارفه ونقوشه. وأخذ تامرين يحكي لها يوماً بعد يوم، قصصاً عن سلطة سليمان وقوته وحكمته وعدالته، وبعد مضى فترة، أخذت تسأله عن سليمان شخصياً. وكلما سمعت عنه كلما دفعتها الرغبة التي زرعها الله في صدرها، للذهاب إلى القدس لرؤية ذلك الرجل الرائع، فقوق كل شيئ قد تتعلم منه الحكمة، وكانت كلما سمعت عنه كلما اشستاقت للذهباب، ولكن الخبوف من طبول الرحلة ومشباقها كانا يتنيانها عنها. وأخيراً، تغلب شوقها للنهاب على جميع مخارقها، وأعلنت لقومها إن رغبتها الكبيرة في المكمة والمعرفة، واللتان كانت تعشقهما، قد جعلتها تنوى الذهاب لتعلمهما من سليمان. فأجابها قومها: "مولاتنا، إن المكمة لاتنقصك، ولأنك حكيمة فأنت تحيين الحكمة، وبالنسبة لنا، فإنك إذا ذهبت ذهبنا أيضاً، وإذا يقيت بقينًا هنا أيضاً، وسوف نموت معك أو نحيا معك." وسرعان ما أعد (تامرين) عدة السفر، وجهز ٧٩٧ جمالًا، وأعداداً لاتحصى من البغال والحمير. وانطلقت الملكة في رحلتها، يحيط بها الفخامة والهيبة

والهدايا الجميلة.

وعند وصولها إلى القدس، رحب بها سليمان ترحيباً حاراً، وأعطاها مقصورات في قصره. وأمدها طباخوه، هي ومرافقيها، بالطعام صباحاً ومساءاً. وكان يرسل لها النبيذ والعسل والحلويات من مائدته الضاصة، وأعد لها فرقة موسيقية لتعزف لها يوماً بعد يوم. وكان سليمان يتردد عليها، وتعيد له الزيارات، فأعجبها سلوكه المهذب تجاهها وحكمته وأحكامه وصوته العذب وحديثه الفصيح والبليغ. "كل ماينطق به كامل". فشكرت الله الذي جعلها تذهب إليه لتسمعه، وعندما ذهبت لرؤية بيت الله الدي جعلها تذهب إليه لتسمعه، البنائين وعندما ذهبت الرؤية بيت الله الدي جعلها تنه كان يعطي البنائين والمناسات ويقدر الأوزان ويشرح لهم كيف يمسكون معدات البناء.

ودارت بين سليمان وماكدا أحاديث طويلة، كان حديثه حكيماً،
وكانت كلماته تصل إلى قلبها، وعلى المدى استشارته في أمر دينها،
واعترفت له بأنها تعبد الشمس بينما يعبد أضرون الأحجار
والأشجار، وأخبرته بأنها سمعت عن إله إسرائيل والهيكل وألواح
موسى، وعندما شرح لها سليمان عظمة وقوة الخالق إله إسرائيل
تركت عبادة الشمس وعبدت الله الحقيقي خالق السماوات الأرض،
وقضت ماكدا ستة أشهر في القدس تم خلالها تبادل الزيارات بينها
وبين سليمان .

وعندما شارفت على الرحيل، أرسلت إليه تخبره بذلك، فغاص قلبه وفكر عميقاً وخطرت له فكرة الزواج من ماكدا التي اعتبرها امرأة ذات جمال أبدي، وفي جوابه أشار إليها بضرورة القدوم إلى قصسره للتعرف على نمط حياته، وطلب منها أن تعيش معه موسماً كي يكمل لها تعاليم الحكمة. فقبلت الملكة دعوته وأنتقلت إلى قصره، وأعدُّ لها مكاناً تستطيع من خلاله أن تراقب الاستعدادات للمقلة الكبيرة التي يعدها سليمان على شرفها. أما الغرفة التي نزلت فيها فقد زينت بالاهجار الكريمة والسجاجيد الفاشرة، كما زينت بالزهور والبنفسج التي تدلت من الجدران، وكان الجو يمبق بالمطور والبخور والكاذي، وقد أخذ البخور يبعث روائماً زكية عند أحتراقه. وفي هذه الحجرة أطعمت طعاماً رائعاً وأكلت كمينات كبيرة وشريت نبيذاً. وكان هدف سليمان أن تعمل هذه البهارات والنبيذ على زيادة عطشها، وهذا ماحدث فعادً، وعند انتهاء الحفلة الملكية أقبل عليها سليمان قائلاً: "إبق هنا، وهند راحتك حتى مطلع النهار"، فأجابته: "إقسم لى بإلهك، إله إسرائيل، أنك لن تأخذني بالقوة لأني مازلت عذراء، وإذا ما اعتديت على، فسنوف أعند إلى بنائدي نادمة وجيعة وممتحنة."، فأجابها: "أقسم لك أننى أن أخذك بالقوة، وأكن يجب أن تقسمي لي أنت أنك لن تتناولي أي شئ في بيتي بالقوة " فضحكت الملكة وقالت له: "كيف وأنت حكيم تتصدث كالأحمق؟ هل تعتقد أنني

سوف أسرق أي شي أو أن أحمل من بيت الملك أي شي لم يعطني إياه الملك. لاتعتقد إنني جئت إلى هنا جرياً وراء الثروة، ولاأبعد من ذلك. فعملكتي لاتقل ثراءاً عن مملكتك، ولايوجد هناك ما أرغب فيه لا أجده، فما جئت الأطلباً للحكمة." فقال لها سليمان: "كما جعلتني أقسم، فلنقسم معاً كي نتساوى، وما كنت ساطلب منك القسم لو لم تجعليني أقسم." فأجابته: "إقسم لي أنك لن تأخذني بالقوة، وأنا بعوري اقسم لك أنني لن آخذ شيئاً من ممتلكاتك بالقوة." فأقسما.

أعد الخدم السرير اسليمان على جانب من الفرفة، والملكة على الجانب الأحر، وطلب سليمان من خادم أن يملا قربة بالماء. وخاطبه بالعبرية، وهي ماتفهمه الملكة. وذهب كل منهما إلى سريره. وكانت الفرفة تضاء باللآلئ، وراقب سليمان الملكة تخلع ملابسها في ضوء خافت. استيقطت ماكدا ووجدت فمها وشفاهها وحلقها جافة نتيجة للطعام الذي تناواته، فأحست بالضمأ الشديد. قلبت اسانها ومصت شفتيها ولم تتمكن من أن تبللها بقطرة واحدة. عندها نهضت وقررت أن تشرب من الماء الذي رأت الخادم يصبه. فقامت بهدوه، وتسللت بصمت وأتجهت نحوها، واحتضت الماء وشربت. فنهض سليمان الذي كان يرقبها، ولم ينم، وأمسك يدها ومنعها من الشرب قائلا: "لماذا حنثت بيمينك؟" فأجابت خانفة: "هل حنثت بيميني عند شربي الماء"، فقال لها: "هل تعتقدين أن هناك ماهو أكثر

قيمة تحت السماء من الماء؟" فأجابت: "لقد أخطأت بحق نفسي، وأنت براء من قسمي؟"، قالت له: "لتحل من قسمك، أتركنى فقط أشرب."

وسمح لها بالشرب، وبعد أن شربت نفذ رغبته معها، وناما معاً، ورأي سليمان بعد لقائه بماكدا مناماً فيه شمساً متوهجة تأتي من السماء وتوقفت في إسرائيل، ثم عبرت إلى أثيوبيا وهي أكثر توهجاً، وعندها استيقظ منزعجاً، ونظر إلى الملكة، كانت قوية وكان جسدها جمياد، وكانت عنراء لم تمس. فقد حكمت ست سنوات في سيا، وبالرغم من جانبيتها وفتنتها إلا أنها استطاعت أن تحافظ على جسدها طاهراً، وبعد مضي وقت قالت له: "إصرفني ودعني المادر إلى بلادي، فسأجزل سليمان لها العطايا والهدايا ومنحها ومنحها سليمان بالحكمة التي وهبها الله له.

وتوجهت إلى بلادها تحيط بها مظاهر البدخ والأبهة، وقبل سفرها انتحى بها جانباً، والبسها غاتماً كان في أصبعه الصغرى قائلا: "خذي هذا حتى لاتنسيني، أما إذا كنت قد تمكنت من زرع فيك فسيكون هذا الغاتم علامة، وإذا كان طفلاً ذكراً فإنه سياتي إلى. ليكن الله معك، إعبد الله بكل قلبك وروحك، وليكن الله حليفك، لتذهبي في سالم." وعندماً وصلت إلى BALA ZADISARYA جاحها الأم

المضاض، وأنجبت طفالا ذكراً، بعد تسعة أشهر وخمسة إيام من وداعها اسليمان.(١١)

هكذا تناول الاحباش أسطورة ماكيدا في كبرانجست، السفر القومي الذي وضعه نيبورا أديشاق Nebura Edyshaq في مطلع القرن الرابع عشر، شارحاً ومفسراً جميع الأساطير والحكايات المتداولة، والتي، حتى ذلك الحين، لم تجد العقل المفسر والمنسق. فعمد إلى تنقيحها وإعادة صياغتها لتلبي حاجة قومية ملحة أنذاك، ألا وهي تدعيم مزاعم الأسرة السليمانية في أحقيتها بالملك.

ونظراً لارتباط السياسة عند الأحباش بالدين والثقافة، فقد كان المحور الرئيسي في كبرانجست هو قصة ملكة سبا مع سليمان. ومن المعروف أن مملكة أكسوم إنهارت عام ١٠٠ ميلادية، وتشات مملكة جديدة تحت حكم أسرة زاجوا عام ١١٠٠ ميلادية، وظلت مسيطرة حتى تعكن "بكونوأملاك" عام ١٢٧٠ من الاستيلاء على السلطة، مدعياً أنه من نسل سليمان وملكة سبا.(١٧)

وبهذا استجابت الأسطورة وحورت لتتوافق مع تلك الطموحات السياسية، ويتضبح إسباغ السياسة على الأسطورة أكثر ممايتضبح في ابتداع الخرافات العرقية التي تمكن الطامحين سياسياً من

<sup>(</sup>۱۱) Budga ثلس الرجع.

<sup>(</sup>١٢) عبد المجيد عابدين، المرجع السابق.

التصريح بأنهم ورثة القيم.(١٣)

وفي استعراضنا للأسطورة كما وردت في كبرانجست، نتوقف انتعرف على عنامسرها ومعطياتها الثقافية والتاريخية والدينية، وعلاقتها بالوسط الذي إحتضنها.

لعل أول مايسترعي الانتباء هو طفيان الجانب الحسي أو الجنسي على الأسطورة من خلال الأجواء التي أعدت لاستضافة الملكة، فهناك التركيز منذ البداية علي ان سليمان كان يرسل إليها من مائدته "النبيذ والعسل"، كما انه أعد لها فرقة موسيقية لتعزف لها يومياً، وهنا لايخفي التأثير المتبادل بين الموسيقي والضمرة لما تبعثان من نشوة. فقد ثبت أن النبي داؤود كان عازفاً على القيثارة التي تعزى ألحانها المطربة، كاثر الضمر، إلى وحي الاله لمباشر، وكان أنبياء اليهود، قبل تحريم الموسيقي، يعتمدون عليها لتبعث فيهم روح النشوة التي عدّوها اتصالاً مباشراً بالله.(١١)

وتمضى الأسطورة الحبشية في سرد تفاصيل الزيارة وتصعيد العلاقة حتى مهدت إلى اللقاء الجسدي بين الملكة وسليمان، الأمر الذي يمثل محور وهدف الأسطورة الحبشية. وتحقق ذلك من غلال الكلمات والمفردات التي عكست دلالات نفسية وشعورية وعاطفية،

<sup>(</sup>١٣) ك.ك. رائفين، للرجم السابق، منفحة ٢٠.

<sup>(</sup>١٤) جيمس فريزر، المرجع السابق، معقمة ٥٢.

إضافة إلى ماخلفته تلك الكلمات من إيحاء يمنع الاحساس بالجمال والنشوة. ولايتسع المجال لذكر جميع الأمثلة، وبإمكان القارئ العدودة إلى النص لتلمس تلك الدلالات، وضاصمة التي تناولت وصف الفرفة التي استضاف سليمان فيها الملكة، ثم تلك التي تصف جسدها.

وحقيقة الأمر، أن طغيان الجانب الحسي إنما هدف إلى التعهيد للقاء الجسدي الذي كان ثمرته مينك او ابن الحكيم من تدعي السلالة التي حكمت الحبشة انتسابها إليه. ويهذا تكون الأسطورة قد حققت ما هدفت اليه، وهو إثبات إنتماء الحكام لداؤود كي يثبتوا تفوقهم وتقاء نسلهم، فهم أيضاً أبناء إسرائيل ولهم حق التشبه بهم. ألم ينحروا من نسل سليمان؟

إن القول بأن الناس يصنعون التاريخ بصنعهم الأساطير ينطبق إلى حد كبير على الأحباش في تناولهم وصبياغتهم أسطورة ماكيدا. فعندما ذهبت ماكيدا إلى القدس فإنما ذهبت كي تستمع إلى حكمة الرب، لتتعلمها من سليمان، إلا أننا سرعان مائلمس البعد السياسي للأسطورة، بتحول مركز الثقل من سليمان إلى ماكيدا. فهي التي تعرضت للإغواء وتحول سليمان النبي إلى صبياد يداعب فريسته قبل ان يفترسها، بل أن تصرفاته جانبت الحكمة واتصفت بالصبيانية والتهور، ممادفع بالملكة وهي تستهجن تصرفاته إلى معاتبته، وقد تحول في نظرها إلى "أحمق".

حرصت الأسطورة على تصوير ماكدا بصورة مثالية، تخلو من أية نقاط الضعف، فهي حكيمة ومقتدرة وقوية ومتوازنة وجميلة، وعليه فإن تحول مركز الثقل من سليمان إلى ماكيدا في كبرانجست يوازي انتقال الهيكل من أورشليم إلى القدس، كما يوازي الرؤية التي رأها سليمان في منامه من بعد أن نقد رغبته معها، وما توقف الشمس في إسرائيل و عبورها إلى الحبشة أكثر توهجا " إلا رمزاً لإنتقال العرش إلى أكسوم ورغبة الأحباش في أن تكون صهيون الجديدة وهو الهاجس الذي داعب خيال ومشاعر الأحباش منذ وقت طويل. وكان الأحباش يحجون إلى ماقبل المسيحية إلى القدس كما يحج المسلمون اليوم إلى مكة. (١٥)

إن مما لاشك قيه أن أسطورة ماكيدا تتناقف من عناصر متباينة الأصول، ذات منابع متعددة، لعل من أهمها اليهودية والمسيحية والسريانية إضافة إلى بقايا معتقدات وثنية سامية. ولاغرابة، قالأمباش شعب مفتلف الأجناس ومضتلف العادات والديانات، وكثيراً ماأباح لنفسه، حتى في ظل أعتناقه للديانات السماوية، أن يمزجها بخرافاته ومعتقداته القديمة.

واستكمالاً لتتبع عناصر الأسطورة عند الأحباش ومساراتها العديدة والمتنوعة، وحرصاً على تحديد منابعها والأبعاد

<sup>(</sup>Budge (۱۰) المرجع السابق.

الثقافية والتاريخية والدينية والنفسية، نرى أن نتوقف عند أسطورة ملكة الجنوب كما ترويها قبائل التيجري، وهي أسطورة ذات طابع شعبي تختلف عن سابقتها ذات الصبغة الرسمية، جسدت بحسورة أكثر وضوحاً عقيدة الانسان وطريقة تفسيره للأشياء والكون من حوله. كما انها من خلال "الرواية الشفهية" وانتقالها من جيل إلى اخر، شكلت ذاكرة الجماعة التي احتفظت فيها بطقوسها وعاداتها وحكمتها، واستمرت حية حتى بعد زوال تأثيرها الديني والروحي، من هنا تأتي أهمية هده الأسطورة كما ترويها قبائل التيجري، والتي نرى روايتها كما وردت في كتاب أثيوبيا والأثيوبيين Ethiopia and the دوارا). Ethiopians

## الضرع الثاني ملكة الجنوب عند قبائل التجري

ملكة الجنوب Etyo Azeb امرأة من قبيلة التيجري حيث كان الناس يعبدون أفعى، وكان يتعين على كل فرد منهم أن يقدم كجرى بناته كضحية إضافة إلى ثلاثمائة لترأ من الميد وثلاثمائة لترأ من المعيب. بعد أن تم ربط الفتاة إلى إحدى الشجرات كي تلتهما الأفعى، ظهر بعض القديسين اللذين اكتشفوا مكان الأفعى

(١٦) Budge (١٦)، الرجع السابق.

فهاجعوها ورموها بصليب فقتلوها، وبينما كانوا يقومون بذلك، وقعت قطرة دم من دماء الأفعى على كعب رجلها فتحترات مباشرة إلى حافر حمار، أشد القديسون الفتاة وفكوا وثاقها وأشدوها إلى قبيلتها، إلا أن الناس أعادوها، فذهبت وأمضت الليل تحت الشجرة. وفي اليوم التالي رجعت وقامت بإقناع الناس أن يتبعوها إلى ذلك المكان ارؤية الأفعى الميتة، فما كان إلا أن توجوها ملكة عليهم.

وعندما سمعت بقدرة الملك سليمان في القدس على مداواة أي علة، عقدت العزم على الذهاب إليه للتخلص من حافر الصمار. وانطلقت هي ووزيرتها في زي رجلين، وبمجرد أن عبرت بوابة الملك شفيت رجلها وعادت كما كانت. وعندما دخلتا المضرة الملكية أمر الملك بالمبر واللحم والميد. إلا أن الملك شك في شخصيتيهما، أي أنهما امرأتان، لأنهما لم ياكلا ألا القليل.

وفي المساء، أمر بترتيب أسرة لهما في غرفته وقام بتعليق قرية من العسل. نام الملك بعين مفتوحة، وعندما اعتقدتا بأنه نام، قامتا بلعق العسل من القرية، عندها تأكد الملك من أنهما امرأتان، فنهم وجامعهما معاً. وبعد انتهاءه أعطيي كل منهما عقد فضة وضاتم قائلاً: "إذا كان المواود بنتاً فلها هذا العقد من الفضة، إما إذا كان ذكراً فليأخذ هذا الخاتم وليأتي إليّ." وبعد انتهاء الزيارة، عادت كل منهما إلى موطنها في التيجري وهي حامل، وانجبتا ذكرين، إلاً

أن الملكة كانت قد اشترت مرآة قبل عودتها.

عندما شب الولدان، أعطت الملكة المراة لابنها، وأخبرته إنه يشبه أباه، وأنه عندما يذهب إلى القدس سيقوم والده بتكليف أحد رعاياه بالجلوس بدلاً عنه على العرش وسيختفي، محذرة إياه بعدم إلقاء تحية الملوك على الرجل الذي سيجده أمامه على العرش.

ذهب الصبيان معاً إلى القدس، وعندما وصدلا إلى القصير قال سليمان إذا كانا حقا ولداي فسينتظران، وأخفى نفسه عنهما ثلاث سنوات، وعند نهاية الوقت، أجلس أحد رعاياه على عرشه وتتكر مختفياً في ملابس رثة، وعندما أذن الولدين بالدخول إلى قاعة العرش، لم يأت ابن الملكة بأي حركة، فقد عرف من المرأة أن الرجل الذي يجلس على العرش ليس أباه يختلس النظر من الاسطبل، فسارع إلى تحيته، فقالسليمان: «هذا إبني الحقيقي، وبالرغم من ان الأخر هو إبني الحقيقي، وبالرغم من ان الأخر هو إبني إلاً أنه مفغلاً».

قُرُبُ سليمان إبنه من الملك وأشركه في إدارة مملكته، فاشتكى الناس وطالبوه بإعادة (مينلك) إلى حيثما كان. فقال لهم الملك: "إنه أكبر أولادي، لذا فليلتحق أولادكم به، وليذهب الجميع الحبشة،" فوافقوا على ذلك.

كان في القدس تابوتان للعهد، تابوت ميضائيل وتابوت مريم، فأمر سليمان ابنه مينك أن يأخذ معه عندما يرحل تابوت ميضائيل.

إلاً أن مينك قام بتبديل غطائي التاويتين، فأخذ تابوت مريم، بعد أن وضع غطاء ميخائيل عليه للتمويه. إنطلق بعد ذلك، هو ومرافقوه إلى الحبشة، ولما اكتشف سليمان الخدعة، أرسل في أثره لاسترداد تابوت مريم غير أن مينك رفض ذلك وواصل رحلته.

وفي Kazh Kor توفي جبرا حيوات الشماس الذي كان يحمل التابوت، وعندها لم يتنحرح التابوت من مكانه، حتى تم دفن الشماس بمراسيم طقوسية. اخيراً وصل الجميع إلى تيجري بعد جهد وطول مسير وقدموا إلى أكسوم حيث كان يبني الشيطان بيتاً لمارية الله. وكان وصول الركب في الوقت الذي أخذ فيه الشيطان برفع حجر ضخم، فما أن سمع بأن مريم جات، فر هارياً تاركاً المجر حيثما كان. عندها بنوا كنيسة لمريم من ثلك المجارة التي جمعها الشيطان، ولايزال المجر الكبير موجوداً في أكسوم إلى يومنا هذا، والحجر المشار إليه هو طبعاً إحدى مسلات أكسوم المشهورة التي وصفها بروس وليتمان. (١٧)

هكذا تناول الخيال الشعبي لقبائل التيجري أسطورة ملكة الجنوب، مازجاً، من خلال اللارعي والذاكرة الجمعية، المراحل والعصور والديانات كما تمتزج بقايا العصور المختلفة في التراكيب المعقدة للصخور، وجات الأسطورة انعكاساً خارجياً للحقائق النفسية

<sup>(</sup>۱۷) Budge (۱۷)، المرجع السابق مسلمة ۲۰۱،

والروحية الداخلية، ومحملة بالرموز والمعاني التي تعين على فهم تفسياتهم وسلوكهم واليات تفكيرهم ودوافعها.

وإذا ماقمنا بتتبع وتصليل العصدور والمراحل الثقافية والدينية والتاريخية، وتأثيراتها، وفرزنا رواسب الأزمنة المختلفة، كما جسدتها هذه الأسطورة سنجد إن بالإمكان تحديدها على النحو التالى:

أولاً: تأثيرات سامية وثنية بشكل عام.

ثانياً: تأثيرات يهودية.

ثالثاً: تأثيرات مسيحية.

رابعاً: تأثيرات زاوجت بين التأثيرات اليهودية والمسيحية.

وسنقف عند كل منها وقوفاً عايراً.

## الفرع الثالث الثأثيرات في الأسطورة عند الأحباش أولاً: التأثيرات السامية الوثنية

بإمكاننا تلمس هدا الجانب من خال ثلاثة رموز هي: الأضاحي البشرية، الأقعى، الجنس أو إلالهة الأم، التي ترمز إليها ملكة الجنوب، في بداية الأسطورة تطالعنا فكرة الأضاحي البشرية، إذ أن ملكة الجنوب هي التي وقع عليها الدور كي تقدم قرباناً بشرياً [للأقسعي]. ومن المعروف أن الاضاحي البشرية كانت من عادات الساميين اللذين اعتادوا أن يضحوا بالبكر من أبنائهم، إما كجزية يجب دفعها في فترات منتظمة للإله، أو لتسكين ثائرة غضبه في الأوقات العصبية والضائقات الوطنية. (١٨)

أما رمز الأفعى، أو الصية، في من الرموز التي احتلت مكانة هامة في المجتمعات الزراعية، واتخذتها العديد من الشعوب البدائية طوطماً لها باعتبارها روحاً للأسلاف، ورمزاً للحياة المتجددة. فالحيّة ذات الرؤوس السبعة كانت إلاهة عند الكنعانيين وهي تقابل الأفعوان خالق الكون المادي في الأساطير المصرية والعبرية. والمجال هنا لايتسع لتناول رمن الأفعى المقد والمتشابك، ومكانته في الشرق الأدني القديم، بل وفي العالم بشكل عام، فقد كانت الأفعى موضوع تقديس وعبادة باعتبارها تجلياً لقوى الخصوية.

وعن رمز إلالهة الأم، نجد تجسيدها في هذه الأسطورة في الإباحية الجنسية التي جعلت من سليمان ينفذ في المرأتين معاً وفي نفس الوقت، دون أي إستهجان أو إنتقاد من قبل الرواة، ولعل هذا

<sup>(</sup>١٨) جيمس فريزي، المرجع السابق، منفحة ٩٩.

مايعكس فكرة الالهة الأم كماذكرت، التي كان الساميون يعتقدون أنها تمثل قدوي التناسل في الطبيعة. لذا يري البعض (١٠) إن ذلك الفجود يعود إلى تقليد مسلك الإلهة الأم التي كانت تعد غير متزوجة وغير عقيفة، لضمان إثمار الحقول والشجر والإنسان والحيوان، ولانذهب بعيداً، إذ لاتزال كثير من القبائل البدائية تتخذ من الجنس في طقوسها السحرية وسيلة لإخصاب الأرض ونمو الزرع.

#### ثانياً: التأثيرات اليهردية

يتضح تأثير الثقافة اليهودية على المحور الرئيسي الذي دارت حوله الأسطورة، وهو العلاقة بين ملكة الجنوب والنبي سليمان. وهي علاقة أثمرت مينلك الذي قام بسرقة تابوت العهد من أورشليم إلى أكسوم لتصيح أكسوم هي منهيون الجديدة، بل أن سليمان يطلب من مستشاريه وكبار رجال دولته أن يبعثوا بأبناهم مع مينلك إلى الحبشة، إضافة إلى هذا فقد عكست الاسطورة بعضاً من المعتقدات والقيم اليهودية، كطاعة الأبناء ومكانة الابن البكر وتقضيل الذكور على الإناث.

#### ثالثاً: التاثيرات المسيحية

| غي | من تغییر | خلال ماطرأ | التاثيرات من | تتبع مذه | نستطيع           |
|----|----------|------------|--------------|----------|------------------|
|    |          |            | *********    |          |                  |
|    |          |            |              |          | (۱۹) نفس المرجع. |

مفاهيم الطقوس، وذلك عند توقفنا أمام رسز الأفهى، فإذا كانت الأسطورة قد احتفظت بذلك الرمز مشيرة إلى مرحلة من مراحل تطورها، إلا أن سير الأسطورة يجسد مفهوم التغير الذي طرأ على المعتقدات والطقوس القديمة، فيدخول المسيحية صارت الأفهى رمزاً للخطيشة والوثنية، وغالباً ما صور تحت اقدام القديسين والشهداء وقد أصابوا منها مقتلاً، من هنا يبرز صراع السيحية مع الوثنية، فعبادة الأفعى الوثنية دخلت في صراع مع الديانية المسيحية وانتهت بانتصار المسيحية وبتتويج ملكة الجنوب، وذلك عندما أمكن القضاء على الأفعى مجسدة رغبة الجماعة في التخلص من العبادة القديمة.

كما تتجلى التاثيرات المسيحية في توحد سليمان بالمسيح، فهو كالمسيح يملك المقدرة على شفاء الأمراض، فتوجه ملكة الجنوب إليه إنما كان بهدف تخليصها من حافر الحمار، وتحققت أمنيتها بمجرد عبورها بوابة الملك.

أما أسطورة والكاس المقدسة والمتمثلة في المعاناة والمشقة والتضحية التي يبذلها المنقذ في رحلته البحث عن الخلاص في المفهوم المسيحي فهي تتوازى مع ما قام به مينلك من استيلاء علي تابوت مريم وما تعرض له ومرافقوه من مصاعب ومشاق أثناء رحلة العودة إلى أكسوم، حتى تمكن من الوصول في نهاية الامر ليشرع على التوى في بناء كنيسة لمريم ، إن مينلك هنا هو المنقذ الذي يبحث عن

الملاص لشعبه.

#### رابعاً: التأثيرات المسيحية اليهودية المتزاوجة

إن أهم مايمين فكر الأحباش وأدبياتهم هو الطابع التوقيقي الذي يجيء إنعكاساً لتعدد الأجناس واختلاف العادات والديانات. ففي الرقت الذي تم فيه اعتناق المسيحية، كانت بعض القبائل لاتزال تعبد الهة يسمونها [سميت] وهو تشخيص ليوم السبت، كما نجد الأحباش المسيحيين يفرقون كاليهود بين الميوانات الطاهرة والحيوانات النجسة، ويقولون بتدنيس النساء وقت المحيض، إضافة إلى انتشار عادة الختان بينهم .

والم يقتصرالأمر عند هذا، في منتصف القرن الرابع الميلادي، انتشرت عبادة الأفاعي في كثير من مناطق العبشة. (٢٠) وكما نعلم فإن عبادة الأفعى لم تقتصر على بعد وثني، حيث استعرت قائمة لدى اليهود حتى زمن طويل بعد موسى، بتأثير الديانات السماوية المحيطة. فبعد مايزيد عن أربعمائة سنة من وفاة موسى، نجد نصوص التوراة ما زالت تتحدث عن عبادة الأفعي. فهذا الملك حزقيا في العهد القديم "قد عمل المستحيل في عين الرب حسب كل ما عمل داؤود أبوه وهو أزال المرتفعات، وكسر التماثيل، وقطع السواري، وسحق حية النماس التي عملها موسى، لأن بني إسرائيل كانها إلى وسحق حية النماس التي عملها موسى، لأن بني إسرائيل كانها إلى

وهنا ندرك ما استنتجه البعض عندما قرأ عبارة [ملك صبهيون] في بعض نقوش (عيزانا)، أحد ملوك أكسوم الذي اعتنق المسيحية في القرن الرابع الميلادي، هنا ندرك أنه ربما كانت تجري في تلك الفترة حركة تجمع بين المسيحية واليهودية.

بعد تحليلنا هذا الأسطورة الحبشية ومحاولة إرجاعها إلى المصادر والينابيع التي استقت منها وتأثرت بها، نجد من الأهمية بمكان، قبل الفراغ منها أن نشير إلى ذلك التناظر في الخطوط العريضة بين رحلة الملكة المبشية إلى سليمان لسماع حكمة الرب، وبين رحلة الالهة عشتار للإله [إنكي] إله الحكمة في الأرض والمياه المجوفية في الأساطير السومرية، الأمر الذي يشير إلى أن أسطورة ملكة سبأ تنتمي إلى تراث إنسائي أوسع.

تروي الأسطورة أن الإلهة عشتار، إلهة الصب والجمال والخصب وملكة السماوات والأمية لمدينة الوركاء، قررت الذهاب إلى صدينة [أريدو] حيث يقيم الإله الذي كانت بيده كل القرارات الإلهية الأساسية للحضارة، لتحصل عليها، تحقق بذلك أمالها وطموحاتها في المجد والشهرة، فانطلقت في رحلتها، وعندما وصلت وراها الإله [إنكي] أسرره جمالها ووقع في حبها، فلجا إلى [إسمود] مستشاره، كما لجا سليمان في الاسطورة المبشية إلى [عوانه، وكانت وسليته أيضاً الطعام والخمر، ويقول لاسمود: "إن

عشتار الجميلة قد جاست إلى محرابي فادخلها وأعطيها كعك الشعير مع الزيد لتأكل، صب لها ماءاً بارداً ينعش القؤاد، ولتشرب جعة على المائدة المقدسة مائدة السماء. قبل لها كلمات التحية"، وقد نفذ رسوله إسمود ماأمر به سيده، وعندما جلست عشتار مع إنكي يأكلان ويعرحان وأصبحا في نشوة وقد فرح قلباهما بالشراب، صاح إنكي باسم قوتي إلى عشتار ابنتي أقدم القرارات الإلهية للحضارة.(١٦)

ففرحت عشتار بهذه الهدية الثمينة التي منحها لها إنكي، وحملتها منطلقة إلى مدينتها الوركاء بعد أن حققت هدف رحلتها، وتمضي الأسطورة السومرية فتذكر أن إنكي بعد أن فاق من تأثير الشراب ندم وأرسل في أثرها لاسترداد الهدية، ولكنه فشل بالرغم من محاولات رسله. وأخيراً تصل السفينة إلى مدينة الوركاء بسلام ويستقبلها أهالي المدينة بالأهازيج والاحتفالات، كما استقبل أهالي أكسوم الملكة وطفلها عند عودتها بالابتهاج والاحتفالات والفرح. لقد عادت كلتاهما من رحلتيهما وقد حققتا مكاسب وإنتصارات ومجد، فإذا كانت عشتار قد عادت من (رحلتها) بالقرارات الالهية فإذا كانت عشتار قد عادت هي أيضاً أكثر بصيرة وحكمة عاملة وريث لعرش ملكي مقدس منذ ذلك الدين فصاعدا، ألا وهو ابن

<sup>(</sup>٢٠) Budge المرجم السابق سطحة ٢٢٨.

 <sup>(</sup>۲۱) طعمة السعدي، متحمة جنجامش والأساطير السومرية والقصائد البابلية، المكتبة المالية،
 ۱۹۹۰، بغناد، صفحة ۵۸

الحكيم، أو ميتلك، حقيد داؤرد عليه السلام.

وهذا مايجعلنا نرى أن أسطورة ملكة سبا، وإن اختلفت في دوافعها، فهي ترجع إلى تراث سامي موغل في القدم، في هذه المقارنة التي سقناها، هذا شخصية رئيسية (أنثى) تجسدت في إلهة ثم في ملكة، إنطلقت في رحلة تبحث فيها عن الحكمة التي قد يتنوع مضمونها، يقابلها شخصية رئيسية أخرى (ذكر) قد يكون إلها، كما في الأسطورة السوسرية، أو نبياً كما في أسطورة ملكة سبا. وعادة ماتؤدي نتائج اللقاء إلى تغيير جنري يتعلق بأسور العرش (الملك) وهو مايذكرنا بررصلات العبور) في سبيل تولية العرش الملكي المقدس، وفي هذا يشير البعض(٢٠) إلى نماذج من أبطال التاريخ أسطورة بان منهم أبطال دخلوا أساطير الرموز... ومنها رحلة أسطورة بان منهم أبطال دخلوا أساطير الرموز... ومنها رحلة المناطرة في سبيل تولية العرش الملكي المقاطرة في سبيل تولية العرش الملكي المقاطرة على عمل خطير يتعلق بأمورالدين أو العبادة عادةً.

وأخيراً، نستطيع القول أن الأسطورة الحبشية ترجع إلي مصادر متنوعة وإلي فترات زمنية متفاوتة وتنويعات تناوات أسطورة ملكة سبا في التراث السامي بشكل عام، غير أن الأحباش وطُفوها في خدمة السياسة فجات متجاوبة مع مصالح وإرادة الحكام ورغبتهم الكبيرة في إظهار تميزهم عن شعبهم ودلك بالانتماء إلي

<sup>(</sup>۲۲) د. أحمد كمال زكي، المرجع السابق، مطمة ٥٢.

داؤود، فيحق لهم وراثة العرش جاعلين من انفسهم خلفاء الله في الأرض، كما شاهدنا في العصور الوسطي عندما كان يدعي الحكام بنظرية المق الالهي، لقد وتُلفّت الاسطورة الحبشية لتلبي حاجة الحكام اللذين كانوا بحاجة لتثبيت حكمهم ضد المخصوم الداخليين والشارجيين وذلك بالادعاء باتهم من نسل سليمان، وكان آخر هذه السلالة هو الامبراطور هيلاسيلاسي أي الروح القدس الذي ثبت في دستور أثيوبيا لعام ١٩٥٥ وفي المادة الرابعة أن [الإمبراطور مقدس وذلك لانحداره من سلالة سليمان الحكيم].

وإذا كانت الأسطورة قد لُبُتْ طموحات الحكام السياسية، فإنها استجابت أيضاً لنزعة الشعب الأثيوبي في توقه العميق في السبق للانتماء إلي المسيحية قبل الرومان والقبط في مصدر، وذلك بالانتماء إلي المسيح منذ وقت مبكر من خلال العلاقة بين سليمان وملكة سبأ، أليس المسيح حفيد داؤود، إذ جاء في العهد القديم: [فقال لها الملاك لاتضافي يامريم فإنك قد نلت نعمة الله. وها أنت تحبلين وتلدين ابنا وتسمينه يسوع، وهذا سيكون عظيماً وابن العلي يدعي، وسيعطيه الرب الاله عرش داؤود أبيه ويملك على آل يعقوب إلى الابد].

#### المبحث الثاني ملكة سبأ عند اليهود

تبدأ فصول الأسطورة اليهودية بما نقله الهدهد إلى سليمان من أخبار عن مملكة سبأ عندما قال: جئتك من أرض فيها التراب أغلى من الذهب والفضة كوحل الشوارع أشجارها خضراء أبدية تسقى منذ الأزل بمياه جنات عدن. المدينة مزدحمة بالرجال يضعون على رؤىسهم عمائم وكأنها صنعت في الجنة، لايعرفون كيف يحاربوا، ولا كيف يصوبون بالسهم والقوس وتحكمهم أمرأة تدعى ملكة سبأ. وإذا أدرت ياسيدي وملكي فسوف أطلق العنان وأرحل إلى مدينة قتر والا أدرت ياسيدي وملكي فسوف أطلق العنان وأرحل إلى مدينة قتر الحديدية وأحضرهم ليمتثلوا أمامك ياسيدي الملك.

سرٌ الملك سليمان من كلام الهدهد ثم استدعى موظفي مملكته لكتابة رسالة للملكة تم ربطها في ذيل الهدهد كتب فيها إذا ماوصلتي إليٌ ممتئلة مجيبة فسوف أشملك بمالم أشمل به غيرك من الملوك والأكابر بالترحيب والتعظيم، وما لم تأت فسوف أجعل منك طعاماً للهدوش الكاسرة والطيور المفترسة.

وما أن وصل الهدهد برسالته حتى جمعت الملكة الأمراء والأقيال والأعيان وأطلعتهم على ماورد فيها، فإذا بهم يجيبون مستنكرين ورافضين تلك اللهجة التي تضمنتها الرسالة متسائلين: ومن يكون الملك سليمان فهو لايمثل شيئا بالنسبة لنا". غير أن موقفهم هذا لم يكن مطمئناً لها ولامقنعاً مما دعاها إلى التهيؤ والاستعداد للسفر، فأعدت السفن وحملتها بأحسن الأخشاب والملالئ والأحجارالكريمة. وأرسلت معها سنة الاف بين جارية وغلام ولموا في نفس السنة والشهر ولهم نفس الطول والحجم وألبستهم جميعا ملابس متشابهة بلون البنفسج، وحملتهم رسالة إلى الملك سليمان تقول فيها: "من مدينة قتر إلى أرض إسرائيل تستغرق الرحلة سبع سنوات وتلبية لرغبتك في الوصول وحرصي الكبير على زيارتك فإنني سوف أحاول الوصول إليك على جناح السرعة وسأكون في القدس قبل نهاية الثلاث سنوات."

عندما علم سليمان باقتراب موكبها من القدس أرسل اليها بينيه ابن يهودا أحد أتباعه المقربين، وكان جميل الطلعة وسيم المحيا، فما أن رأته حتى ترجلت عن عربتها. فسألها لماذا تترجلين أيتها الملكة فما أنا إلا خادم من خدم سليمان، فصحبها إلى سليمان الذي كان قد اعتلى عرشه وأتخذ له مكاناً على صرحاً من زجاج ممرد.

هنا أعطى المؤلف (٢٢) إشارة يقول فيها أنه أسقط الكثير من التفاصيل لتضمنها مداولات جنسية. ثم يواصل بقية تفاصيل الأسطورة مشيراً إلى الموار الذي دار بين الملك سليمان وملكة سبأ

Louis Ginzberg, The Legends of the Jews (YY)

قائلا على لسان الملكة: "لقد سمعت عن حكمتك أيها الملك ولايسعني إلا أن أتوجه إليك ببعض الأسئلة التي يهمني الاجابة عليها"

تركزت الأسئة في الحمل والمادة والرضاعة وتشابه الأبناء بأبائهم وعن كيفية التمييز بين البنين والبنات والأسباب التي جعلت المختونين يتميزون عن غيرهم داخل المعبد وعن الذي ولد ولم يمت.

هكذا تناول اليهود أسطورة ملكة سبباً تناولاً لايلتقي ولاينسجم مع ماجاء في التوراة. فقد رأينا فيما سبق كيف صورت التوراة موكب ملكة سبا العظيم وهداياه الثمينة، ولم نجد فيها نكراً للهدهد ولا لآية تضمينات جنسية ولانزعة إستعلائية. لقد أظهرت الأسطورة سليمان كملك يتعامل مع الآخرين من غير شعب إسرائيل تعاملاً مستبداً متعالياً، الأمر الذي لاينسجم مع المنظور الديني اسليمان نبي الله من وصف بالحكمة والمقل، ولايتطابق مع الحقيقة التاريخية التي اثبت الدراسات عنها أن سليمان كان عكس أبيه النبي داؤود مرناً ومتسامحاً، إستطاع بفضل تلك المرونة والحكمة والتسامح إقامة علاقات تحالف متكافئة مع جيرانه وخصوصاً مع كوزموبوليتانية تعايشت فيها الديانات والأجناس، وانتشرت فيها كوزموبوليتانية تعايشت فيها الديانات والأجناس، وانتشرت فيها معابد وهياكل لديانات أخرى.(١٢)

Frauh Moore Groos, Myth and the Hebrew Epic (Y1)

<sup>761 : 777</sup> Take

ولأن الأسطورة تعبير عن روح الجماعة ومثلها وقيمها، فقد عكست ذلك النزوع إلى السيطرة والعنوان، أليست الأدبيسات الاسرائيلية مليئة بمايسمي بـ" الحرب المقدسة"؟ وتتضع تلك النزعة منذ بداية الأسطورة من خلال استخفاف الهدهد بذلك الشعب، فمقياس التفوق في نظره هو إتقان فن الحرب، أما الرخاء والسلم والأمن فهو مدعاة الغزو والنهب. أن رسالة سليمان أيضاً مليئة بالتهديد والوعيد، إضافة إلى مراسيم استقبالها التي جعلت من أحد أعوان سليمان يخبرها بأنه ليس سوى خادم من خدمه ليبث الهيبة في نفس الملكة.

إنتقلت الأسطورة بعد تثبيت ذلك المدخل إلى تفاصيل اللقاء، وذكر المسرح، والهدايا التي أرسلتها والألفاز التي طرحتها على سليمان، وهي تتطابق في تفصيلاتها مع ماذهب اليه الرواة العرب والمسلمون.

وجدير بالذكر أن الأسطورة اليهودية عندما تحدثت عن مملكة سبأ كانت على دراية كبيرة بها، فمن خائل وصف الهدهد تتضح لنا تلك الدراية من تطابق ما جاء فسيها مع ما أشسار إليه المؤرخ اليوناني إسترابو في القرن الأول قبل الميلاد، عندما قال: "إن مأرب مدينة عجيبة، سقوف أبنيتها مصفحة يالذهب والعاج والأحجار الكريمة وفيها الأبنية الثمينة المزخرفة مما يبهر العقول وذلك يهون علينا ماذكره العرب عن إرم ذات العماد."(٢٠) ويؤكد هذا الامر أن

<sup>(</sup>٢٥) تفس للرجع السابق.

العبرانيين كانوا على صلة وثيقة بالسبئيين من خلال العلاقات التجارية والاقتصادية كما ذكر المؤرخون حسيما سبق أن أشرنا،

ولم يتوقف الأمر عند هذا الحد من المعرفة، بل ذهبت الأسطورة إلى تحديد المدينة التي تحكم منها ملكة سبا، وهي مدينة قتر، وبالرجوع إلى كتاب صفة جزيرة العرب الهمداني البحث عنها وجدنا التالي: "قتر بفتح القاف وسكون التاء المثناه من قوق وراء أخره، كذا صححناه من الاكليل ج ٢-٤١ كما وجدنا: "رجع إلى ذكر الطريق الوسطى إلى ردمان دعة العليا لبني وابش، دعة السفلى للأعفار من ناحية عرمة لبني شبرمه ودعوتهم في ناحية وعلان وهو قصدر ذي معاهر قيل من الأقيال وحول أمواله عظيمه وبه اليوم نفر من أكيل خولان ونفر بني عروة وهم من مسلية وبوعوتهم في الجمليين وهم إلى ناحية المسطح والمفتح وقتر" (٢١)



(٢٦) منفة جزيرة العرب للهمداني.



مما لاشك فيه أن الأسطورة قادرةً على ترجمة أحاسيس الماضي والحاضر بوعي مركب. كما أنها تمثلك القدرة على إعطاء الماضي حضوراً حياً متوهجاً تجعلنا نعيش حاضر الماضي بكل قيمه ومثله الايجابية المشرقة.

والتاريخ اليمني مليء بالشخصيات التاريخية التي لعبت أدواراً هامة وعظيمة جعلت الخيال الشعبي، بعد تداخل التاريخي بالخيال، يرتقي بها إلى مصاف الخوارق والأساطير. فهناك أسعد الكامل، وشمريرعش، وسيف بن ذي يزن، وعمرو بن معدي كرب، ووضاح اليمن، وأمرؤ القيس،

واعل الملكة بلقيس تأتي في مقدمة هذه الرموز لتشكل رمزاً ينبض بالأحاسيس والدلالات الفنية والموحية منذ أن وعي الانسان اليمني ذاته وحضوره التاريخي، مدركا أهمية ذلك الوعي والحضور، بدءاً بالهمداني ونشوان المعيري وحتى آخر قصيدة صاغها شاعر شاب في اليمن الموحد.

لقد استلهم الشعراء ذلك الرمز متخذين منه وسيطاً فنياً لابتعاث المساعر وإثارة الكامن منها في أعماق النفس، غير أنهم اختلفوا في طريقة توظيف الرمز، فمنهم من استخدم الأسطورة في إطار بعدها المجمي، متحركة في مستوى واحد، عاجزة عن خلق جو

إيصائي يثري دلالات القصيدة، ومنهم من وظفّه في إطار البعد الإشاري حيث لايعرض التاريخ من خلال الرمن، واكنه يعرض مايريا، من دلالات جديدة متوسلاً بالتاريخ، في تشكيل جديد لينبت مايشا، من مضامين وفق رؤيت الذاتية كشاهد، على عصره ووفق ماتنبض با تجربته من تقرد وخصوصية، وهو ماستلسه عند شعراء القصيدة الجديدة بشكل خاص .

وفي هذا الباب سنتناول، في قصلين، بكيس في الشعر اليمنين رمزاً جسن مشاعر وأحاسيس وتطلعات اليمنيين، يل نمونجاً اسطورياً عبر من خلال الشعراء المحدثون عن سيما من سمات المجتمع اليمني وفي صيرورت في إطار التطور المضاري، فاستخدموه مرةً، في إطار دلالات مسينة ذات صلا بالتطور الاجتماعي الذي مر به اليمن وهم يواجهون نظاماً كهنوتياً قبل الثورة وإرثاً كبيراً من التخلف على كافة الاصعدة والبني، ومرة أخرى، وهم يصيغون أحلاماً ورزى لوطن يمتد من حضرموت والمهرة في أقصى الجنوب إلى الجوف وصعدة في أقصى الشمال.

# الفصل الأول

بلقيس فى الشع اليمنى الق

#### \* دامغة الهمدائي

وقد بدأها بأبيات رقيقة:

ألا يا دار هـــار تنطق ينـا

فبإنًا سائلسون ومضبسرونا

ثم يشير إلى 'بلقيس' بقوله:

وأنكحنا ببلقييس أخسانها

ومساکتًا سسواه منکحسینا واحم نطاب بدی بتع بدیساڈ

واو أنًا بتنــــزيل التينــا

وكسسان لهسسا بقسسول الله عسرش

عظيمً والبُرية مقتوينا

لو تأملنا هذه الأبيات لوجدنا أنها تلتقي مع رواية "وهب بن منبه" الذي توفى عام ١٦١هجرية، الذي عمد إلى تصوير اليمن ومجدها عن طريق سرد أساطيرها. وقد استقى أغلب هذه الأخبار من أهل الكتاب اللذين اتصل بهم في موطنه اليمن الذي اشتهر منذ الجاهلية باستيطان اليهود والنصرانية وتصارعهما فيه.

على أننا نلاحظ في تلك الأبيات درجة تعصب اليمنيين ليمنيتهم وغيرتهم على نقائهم السلالي، وبمنطق الرجل أيضاً المهيمن سقط دور بلقيس في اختيارالزوج هيث قال "وأنكحنا" و"وماكُنّا"، ويبلغ به التعصب ليمنيته الذروة عندمايقول "واو أنا بتنزيل أتينا"

#### \* الاكليــل

إشتمل كتاب "الاكليل" على أبيات شعرية جاءت على اسان الملوك والأقيال، ونسلم قطعاً بأنها أبيات موضوعة، ومع ذلك فهي تكشف لنا الكثيرمن معتقدات اليمنيين وتراثهم الفكري وتاريخهم المعتزج بالخيال.

جاء على لسان تُبُع:

ولدينا من الملـــوك ملوك

كُلُّ قسيسل مستسسوج منديد

ملكتهم بلقيس تسيمين عاما

بأرابي قــــوة وباس شــديـد

عسرشها سلمكه ثمانون باعسأ

کالــــــــه بجــوهــــــر وفــريــــــد

وأله جنتان تسقيهماعينان

فسيدود

وقال تُبِّع أسعد:

والقسد بنت لي عسمستسمي في مسارب

عرشاً على كسرسسي ملك تليسد

عسمسرت به آزمسانهسا في ملكهسسا

منغب وواستدعيت بالهدهد

عسمسرت به تسسمسين عسامساً يوخست

أرض العسراق إلى منقبازة صبيبها

يغسس إليها الف الفركلهسسم

عقب لهما يتعماق بسون من الغمد

أحرأت سببيل الرشح حين تبينت

مساقد أتاها من حكسيم مسرشد

نزلت عن الملك العظيــــم لريهـا

قبل المنية أويقصال لها ردى

وهنا نلاحظ أن تتازلها عن الملك لم يكن بسبب ضعف أو خوف، وإنما إيماناً برسالة السماء.

\* ملوك حمير وأقيال اليمن

يقول نشوان بن سعيد الصميري (المتوفي عام ٧٣ه هجرية)، الذي أخذ عن الهمداني : أم أين بلقبيس المعظم عرشها المالي على الأمراح زارت سليهان النبي بتهمسر من مسارب دينها بلا استنكاح من مسارب دينها بلا استنكاح في ألف ألف مدجع من قومها لم يسات في إيسال إليه طلاح جات لتسلم حين جاء كتابه بدعائها مع هدهدد مسداح بدعائها العظيم وأسلمت طوعاً وكان سجودها لبراح

وهنا تلمح أيضاً أن الزيارة كانت استجابة لنداء الايمان النابع من القناعة والاختيار. وهو يحرص أيضاً على أن يصور قوتها وقوة قومها وغناهم، فقد رافقت ألف ألف فارس مدجج بالسلاح وإبل مثقلة بالهدايا كما جاء في التوراة.

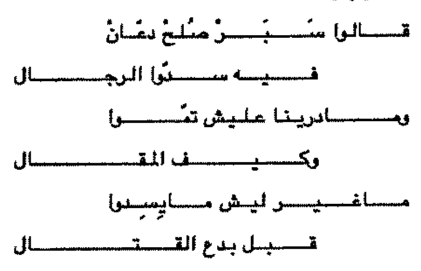
وهكذا تلحظ كيف التقت الآراء والتصورات في الشعر القديم حول قصة لقاء بلقيس بسليمان الحكيم، ويرجع السبب في ذلك إلى تناقل الرواة والمؤرخين الرواية التي وضعها "وهب بن منبه" المستقاة بدورها من الكتب السماوية وخاصة القرآن الكريم والتوراة، وتناولها بعد ذلك الشعراء اليمنيون في ذلك الاطار وصبود في قالب من النظم.

# الفصل الثانى

بلقيس فى الشعر اليمني المعاص

يقول د. عبدالعزير المقالح: وإن الأربع السنوات الأولى من الحرب العالمية الثانية، بماخلفه من مناخ توتر وإحساس بالتغيير تكاد تكون الفترة الزمنية المصددة لنشوء ظاهرة التحديد والمعاصرة في اليمن (١)

كان الوضع الذي عاشته اليمن أثناء تلك السنوات قاتماً وكثيباً انتشرت فيه المجاعة وتدهورت الأوضاع الاقتصادية، وبلغ الوضع السياسي غاية المرج والضعف كشفت عنه معاهدة الطائف عام ١٩٣٤، والتي جاءت بعد صلح دعان (١٩١١) بسنوات، وهو الصلح الذي أثار شكوك المواطنين وخلف مرارة لدى الواعين من أبناء الشعب اليمني، مما جعل أحد الشعراء الشعبيين يعبر عن الاستياء والسخط الكامن بقوله:



(١) الأبعاد الموضوعية والفنية لحركة الشعرالمامس في اليمن، د. عبدالعزيز المقالح

## عليش سرسرنا وجيينا في السبال والجيال لاسيرتك ماتفياك ما يضير الجليوس(")

وكانت معاهدة الطائف بداية لتجمع بنورالتمرد الذي بدأ بالوعظ والنصح، ثم التهديد والترغيب حتى انفجرت أول ثورة في شبه الجزيرة العربية وهي ثورة ١٩٤٨ محدثة هزة عنيفة أيقظت الوعي اليمني المخدر.

وتزعم الشعراء والأدباء تلك الثورة كما تزعموا حركة الايقاظ وحقن الشعور الخامد بالوعي، ولعبت الكلمة دوراً كبيراً في إحداث التغيير السياسي والاجتماعي والثقافي، تعانقت فيه الكلمة الثورة بالفعل الثوري، وكان الأدباء هم طليعة الشهداء المناضلين.

وفي حين عمل الأثمة من بيت حميد الدين على اسدال الستار وقطع جنور الماضى العريق، عمل الشعراء على إحياء روح الماضى وعمدوا إلى إذكاء الوعى بالماضى من خلال رموزه المضيئة وعهوده المشرقة وحضاراته السباقة. وكانت "بلقيس" هي أحد هذه الرموز.

<sup>(</sup>٢) زاهر عطشان شاعر البطنية الأول. قضايا بطنية، عبدالله البردوني من ١١١

## يقول الشاعر إبراهيم المضراني: إذ أهابت ربة العـــــرش بــــم

واستشفرت منهم الأسد الفسفسابا

إننا نلمح "بلقيس" اليمن وكأتها في مازق تستنهض القوم لإنقاذها وهي لاتتوجه بندائها إلا إلى قوم يفيضون غيرة وحمية.

كانت ثورة ١٩٤٨ هي الحلقة الأولى في سلسلة النضال المطني التي تبعثها، إذ أعقبها انقلاب ١٩٥٥، وتمرد ١٩٥٩، ومحاولة اغتيال الامام عام ١٩٦١، إلى أن توجت هذه المحاولات بقيام ثورة ٢٦ سبتمبر ١٩٦٢.

وبعرور السنوات كان الوعي الوطني يتنامى وكانت كل حركة أو تمرد ضد الواقع المعتم تعكس رثاثة الأوضاع التي كانت قائمة والتململ على جميع المستويات، بمافيها المضامين والأشكال في الشعر اليمني، ولعب المنياع دوراً في انفتاح اليمن على الثقافات العربية، واتاح المثقفين والأدباء تتبع التيارات الجديدة والاتجاهات الحديثة في الشعرالعربي. كما كان لبداية خروج اليمن من عزلتها المطبقة عن طريق الاتفاقيات الاقتصادية والعسكرية والثقافية التي اضطر الأئمة إلى توقيعها مع إيطاليا والصين والدول العربية مثل مصر والعراق، كان لها أثرها الكبير أيضاً، حيث تمكن عدد كبير من الطلبة اليمنيين المبعوثين للدراسة من الاتصال بتلك الثقافات العربية، وكانوا جسراً

التواصل الثقافي ولتزويد الطلائع الأدبية والفكرية في اليمن بالكتب والمجلات الفكرية والأدبية الرائدة.

وهكذا واكب الشعر اليمني الاتجاهات المديثة في المدارس الأدبية في الوطن العربي وماتبئته من اهتمام بالصورة والرمز والأسطورة والقناع، والتي أخذت فيها المرأة بشكل عام بعداً رمزياً خصباً حيث أصبحت الأم والحبيبة والأرض ورمزاً الثورة والبطواة والنضال. كما تجلت نظرة التقديس لها بمدورة أعم وأشمل بعد مراحل متعددة في التراث العربي والإسلامي، من خلال شعراء الحب العذري وشعراء الحب الإلهي من المتصوفين أمثال ابن عربي وابن الفارض والسهروردي وغيرهم.

فمن منّا لايتذكر ذلك البيت لمجنون ليلى الذي رفع محبوبته إلى درجة التقديس:

أراني إذا صليبت يممت تحسبوها

بوجسهي وإن كسان المملى ورائيسا

وقي اليمن، حيث يصتل التاريخ العريق جزء كبيراً في الذاكرة الجماعية، وحيث تشكل رموزه وأساطيره، أمثال سيف بن ذي يزن وأسعد الكامل وعمرو بن معدي كرب وأروى بنت أحمد وذي نواس وغيرهم، يتبوعا خصباً يلهب خيال الادباء والشعراء، استأثرت بلقيس باهتمام كبير، فبلقيس هي العصر الذهبي ليمن

العزة والرخاء والشوري، هي يمن الحلم والتطلع.

ومنذ المستينيات والشعراء يتضنون من بلقيس رمزاً للثورة والأرض، فهي أرض الشاعر ووهلنه، وهي المعشوقة التي تضم في ملامحها الجبال والسهول، وتشع من عينيها، عند بعض الشعراء، كل الأحزان والطموحات وكل الانتصارات والانكسارات.

إلا أن من الشعراء من يتناول هذا الرمز تناولاً وصنفياً، فبلقيس في القصيدة مجرد إشارة عابرة أولحة في صيغة خطابية تقريرية، وهم لايفعلون أكثر مما يفعله العامة في استخدام الأمثلة الشعبية كوسائل إيضاح. وهؤلاء هم الشعراء العموديون، وإن كانت هناك بعض استثناءات، وأخص الشاعر عبدالله البردوني الذي امتازت قصائده بوحدة الموضوع، متخذاً من الرمز "بلقيس"، كما سنلاحظ فيما بعد، بعداً يحمل دلالات تجسد رؤياه الخامنة.

أما شعراء القصيدة الجديدة فقد استطاعوا أن يوظفوا الرمن، نظراً لما تمتاز به القصيدة الجديدة من مروبة في البناء وقدرة على التشكيل الدرامي، وتمكنوا من الاستفادة فنياً من أبعاده التاريخية في تطويعه لاستيعاب الواقع المعاصر وإكسابه بعداً واقعياً مباشراً. فالشاعر يضبعنا أمام ثلك الرموز والأساطير، لا لمجرد تعميق الإحساس بالماضي والتباهي والتفاخر به فحسب، وإنما للبحث عن ذاتنا الحضارية وإيجاد القيم والمبادئ التي يجب أن نعتنقها، كما

يضعنا أمام التحديات والتساؤلات المصيرية التي تحيط بنا.

سنخصص البحث الأول عن "بلقيس" في الشعر العمودي، والثاني في الشعر الجديد، منذ مطلع الستينيات إلى منتصف الثماثينيات.

## المبحث الأول بلقيس عند شعراء القصيدة العمودية

سيكون الشاعر محمد عبده غانم أول من نتوقف عنده، حيث يشبّه أروى، أو بلقيس الصغرى كما أطلق عليها ، سابغاً عليها بهذا التشبيه الجميل أجمل المديح والتقدير والاعجاب، بأبيات يعبق منها شذى الجنتين، وهي مدورة وصفية غنائية:

ركت بجبلة تتحكم بين
رفي مسولة تبهر العالمين
تعبيدين بلقيس في مجدها
ومن متلها بالمعالي قصين
أقامت على مسأرب الجنتين
فسذات الشسمال وذات اليحين
تغذيها الطير لمن النسيم

وتهدديها وارفات الكدروم
روائع من عبقر اللهمدين
تنوب العناقديد في كداسهم
فتضرمها شعلة لا تمين
وكانوا إذا أنشديوا قيلها
نشيد الهدوي عن هواها عدين(٢)

أما شاعرنا الشاني، فهو شاعر امتاز بصوته الجهوري المناسب والمتدفق بالمشاعر الوطنية، وهو علي حمود عفي. ففي ديوانه "حبيبتي اليمن" يخاطب اليمن، ويشير إلى "بلقيس" في لمحة عابرة وإلى صرحها الشامخ، وهو بهذا يتعامل مع الرمز بطريقة تتميز بالنقل الصرفي وتكرار المعني في إطارخطابي:

كل يوم على طريق المعالي البنيان المعيد البنيان المعيد البنيان المعيد المعيد المعيد المعيد المعيد المعيد المعيد دنيا معيد دنيا معيد دنيا معيد المعيد المعيد

<sup>(</sup>٣) ديوان مبده غائم "ني رحاب أروى"، من ٣٧٥

<sup>(</sup>١) دير)ن 'حبيبتي البمن'، على حمود مليف

وفي قصيدته في ذكرى الشهيد الشاعر محمد محمود الزبيري، الذي يشير إليه فيها بـ "ابن بلقيس"، بلقيس الشورة والجمهورية، وهي التي عشقت المجد والإباء، وتالت الخلود، كان الشاعر موفقاً في أن ينسبه إلى بلقيس حيث كان الشهيد بالفعل امتداداً لها عشقت روحه المجد والإباء والوطن، يقول الشاعر:

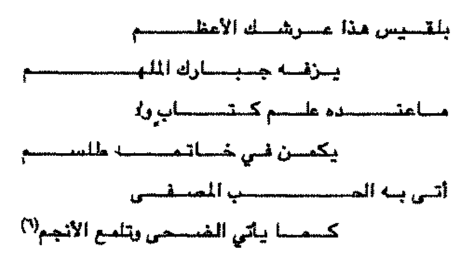
إنه فبجرنسا وكم زرعته أكبيد الثائريسين من شهدانا كم تعزقت فسرحة حين شاهدت أهنانسا أهائيسك قيد زهيت الفنانسا ورأيت الدروب يحضنها الفجير ويلقي بساحها الاقتحوانيسا ويلقي بساحها الاقتحوانيسا وابن بلقيس نضبه يشيرب النور

# ه مسن الشرقي

أما الشباعر البرقيق شباعر المب والبن ، حسن الشرفي ، فلم يخلُ ديوان من دواويته من ذكر بلقيس والاشبارة إليها ، وفي قصيدته "بلقيس الكبرى"، استطاع الشباعر أن يسبيغ على قصية

<sup>(</sup>٥) ديوان ' جمر على ورق' ذكرى شهيد اليمن، علي حمود عليف من ٨٥

بلقيس وعرشها معان جديدة وصور متميزة عندما خاطب اليمن الكبرى، يمن الوحدة، قائلا:



إن العرش هذا لم يعد ذلك العرش الذي جاء في القصدة التاريخية، والذي حمله مارد من الجن، وإنما هو عرش يرمز إلى الثورة التي جاء بها الشعب العظيم وحملها بين ضلاعه، لقد جاءت الثورة حقيقة نابعة من الحب والتضحية زفها شعب لم يتواكل وام يعتمد على المحرزات (الخاتم)، وإنما هو الحب الخالص العقوي المنساب من ضمير الشعب بفطرة وتلقائية كما تلمع الأنجم في السماء.

وفي قصيدته التي أهداها إلى مواودته "بلقيس"، إختلط الخاص بالعام وتداخلت ذكريات الماضي العظيم بالتطلع نحو الحاضر والمستقبل:

(٦) أحدايع النجرم، بلقيس الكبرى، حسن الشرقي، حر١١٧

بلقيب ش هاإني بعثت كِ موكباً غَرِداً يهـازج فيكِ أثرى مـوكبِ ستمييت باستمك طفلتي فلمتحث فني نظراتها دفاق الوضيوح اليعريسي ورأيت (منارب) في كبير طمنوحهـــا إشسراقية يزهس بها وجيه السمسيي فسنبيضت في الماضي البعيند وفي شمي أنشعدة الأجيال لابنة (مسارب) مَنْ عاشت الأجيالُ تهتف باسمها رمسسزاً العسسسزتها التي لم تغلسب فإذا ما زهت بلقيس بـــداري وتسامت تطاول الجــــوزاء ومنحت في المنباح تحتضن الأفراح نشـــوى وتلثـــم الأضـــواء فالأنُّ التـــي تنـــــاغــــى مُنـــــاهِا هي بلقيـــــسس عزةً وإبــــاءً

## فأطمستنسي يا طفلتسسسي فسسأبنس

اكِ عرشاً لايعسرف الأخطساء ٢٠٠٠

توصدت بلقيس الابنة هنا، التي تمثل الضامر، مع الهم العام، بلقيس" المعادل الموضوعي اليمن:

فساطمستنسى يا طفلتسي فسسسأبني

لكِ عـــرشــأ لايعــرف الأخطــــاء

وهكذا توحدت الأبعاد في القصيدة على مايتحقق عبر الزمن، تحرك النوازع الذاتية والهموم الجماعية في اتجاه واحد.

#### \*عبدالله البردوني

أما شاعرنا الأخير فهو الشاعر عبدالله البريوني الذي ورد اسم "بلقيس" اسماً لديوانين من دواويته هما "لعيني أم بلقيس" و"من أرض بلقيس"، وقد برهن شاعرنا على ماقال:

«إنه ليس هذاك شكل قديم ولاشكل جديد، وإنما تتلألأ الجدة في المعاني فتجعل أبياتها وضاعةً إذا كانت تعلك الإضماعة من الداخل. فجمال الأشكال يتوهيج بفضل مايتحرك داخله من تصور وحس مشترك، وليست اللغة

<sup>(</sup>٧) ديران الغابة، حسن الشرفي

# إلاً مايتقد بداخلها من أسرار وأفكار ومؤشرات»<sup>(٨)</sup>

ذلك أننا نستطيع من خلال قراءة النماذج التي سترد، أن نلمس التجديد داخل القصديدة في الصدورة واللغة، وفي أسلوب المجاز والاستعارة، ففي قصديدته "لعيني أم بلقيس" تصديح بلقيس هي الأرض، هي الوطن، حيث يبلغ به العشق درجة التوحيد، وحيث تتحول العلاقة بين الشاعر والأرض إلى تداخل صدميمي يبلغ حد الحلول، وكما هي الحاضر، فهي الماضى والمستقبل:

لها أغلى هيييباتي وفي الهاتي وفي الها ينتها في الها تبيينات وفي وإرهاقي الهيا أزهي في الهيا أزهي في المناتي والمناتي والمناقي وا

(٨) الأزمة الشمرية بين الوجه والقناع، قضايا بمنية. مبدألله البردوني، ص ٢٤٠

أمارت وحُسبُسها مارتسي وأحسيا وهي مسأسساتي تروينسي لظسي وهسيوي وأشاوين

وتبلغ ذروة التوحد والحلول حيث يصعب القصل بين كيان الشاعر والأرض، وتتحول الأرض إلى رحم، فالإنسان يصنع الوطن كما تلد الأرض: الرحم، الإنسان.

وأذوي وهسي تحسسسملني

فستنسر ني جسراحسانسي

إنها تعكس الجدلية بين الأرض والإنسان.

وفي هذه الأبيات من القصيدة نفسها يتعانق الرمز "بلقيس" مع "بلقيس" الأرض والوطن:

وتبسدو من شدى غسراسي

رمن ضحكات حلواتس

ومسن نظرات جسيسرانسس

ومسن لفتات جساراتسسي

من اسسمسار اجسسدادي

(١) ديبوان "من أرش بلقيس"، عبدالله البردوني، سر٠

# ومسن هذيسان جداتسسي

# ومسن أطيساف أمسوا تسسي

فعبارة (أسمار أجدادي) و(هذيان جداتي) تشير إلى تناقل قصلة بلقيس ملكة سبأ من جيل إلى جيل كتُرَاثٍ تضتزنه الذاكرة الجماعية للشعب اليمني.

و"بلقيس" هي الحضور الحي في ضمير الشاعر ماثلة في وجدانه، هي حلقة الوصل التي تربط بين الماضي (أطياف أمواتي) بالمستقبل الذي تمثله أحلام الطفولة.

وفي قصميدة أخرى تحمل عنوان ديوانه "من أرض بلقيس"، تصبح بلقيس هي اللمن والوتر، تصبح بلقيس هي اللمن والوتر، ويمتزج الشاعر بالأرض:

من أرض بلقيس هذا اللحن والوتر ومن جُوها هذه الأنسام والسحير ومن جُوها هذه الأنسام والسحير من مسدرها هذه الآهات من قسمها هذي اللحون ومن تاريخها الفكر من السهيدة هذي الأغنيات ومن فلالهاء والصور أطيافها حول مسرى خاطرى زمر ومر

من الترانيم تشدو حمولها الزمر هذا القصيد أغانيها وبمعتها وسحرها ومدياها الأغيد النضر وسحرها ومدياها الأغيد النضر يكاد من طول ماغنسي خمائلها يفسوح من كل حرف جسوها العَطِر كانه من تشكّ حمي جرحها مقل يلج منها البكي الدامي وينحدر ثم يناجي الشاعر مباشرة "أرض بلقيس" قائلا:

يا أمي اليمن الفضيون ومني العشق والسهر منك الفتون ومني العشق والسهر

وفي غمرة انفعالاته تتداخل الأحاسيس والمعاني حيث تصبح الأم والحبيبة، وكيف تجتمع الفتئة والعشق مع الأمومة؟؟ وقد يكون الخلط وعدم توحد الأبعاد هما نقطة الضعف في القصيدة المعودية بشكل عام.

أما في قصيدته "مسافر بلا مهمة"، اتخذ البردوني من الاشارة إلى بلقيس كرمن، ليسبغ عليه رؤيته المامية، إذ أعطاه تفسيراً عصرياً لتجربة جديدة تعكس موقفاً حضارياً، حيث جاء على لسان بلقيس "الحائرة" في مهب الربح:

یا رقی یا نجسرم أین بسسلادی لى بسلاد كسانت بشبه الجسزيسسرة أخبروا أنها تجلت عروسا وامتطست هدهدأ وطارت أسسيسره وإلى أيس يانجسوم ؟ فسستسومسسي مساعرفنا يا أخت بدء المسسيسره من أنا يا مسدى ؟ وأنكر مسوتسي ويعبُ السنقار وجنهُ السنقيسيرو من أشاروا على كانوا غبياء ليستسهم مسوضسعسى وكنت المشسيسره كيف أضتار كيف؟ ليس أسامي غسيسر درب فليس في الأمسر خسيسره رحلت مستلمسا يحسست سيراه مسوكب الريح في الليسالي المطيسره وأرتدى (القسار) ناهديها وأنست هجـــرة المنحى خطاهـا الأخــيـرة<sup>(١٠)</sup>

وكأنما التقى البردوني والشاعر اليمني القديم عمارة اليمني على إدانة الهدهد والفار، عندما قال عمارة:

(١٠) ديوان عبدالله البردوني، المجلد الثاني، ورقة من التاريخ: مسافرة بلامهمة. سن ٣٣٣

### ولا تمشقس كيد الضمعيف فربمها

# تموت الأقساعي من سسمسوم العسقسارب فسقسد هدّ قسدماً عسرش بلقسيس هدمند

وخسري فسأر قسبل ذا سند مستسارب

ألا يرمــز الهـدهد عند البـردوني إلى التـدخل الأجنبي وإلى الاستالاب وفقدان الهوية؟ إن هناك فرقاً بين أن نسمح بفتح جميع النوافذ لاستقبال مختلف رياح التفكير الإنساني وبين أن نسمح لتك الرياح أن تقتلعنا من جـنورنا وأرضنا، وكـيف اخـتلت المقاييس والقيم والمعايير وتحول (الفأر) إلى فارس يمتطي نهدي بلقيس؟ ومن الذي مكنه من استباحتها؟

كشيرون هم الشعراء اللذين اتضنوا من بلقيس رمزاً للمراة الوطن والأرض، والمرأة - الشورة، لارتباط هذا الاسم في أعماقهم بالماضي العريق والعظيم، لكن القليل منهم من التقت إلى هذا الاسم رمزاً لميلاد المرأة اليمنية الجديدة حفيدة بلقيس الملكة العظيمة، والأقل منهم من تصدوا لقضية المرأة وقضية تحريرها من الجهل والخوف والحاجة، وإطلاق طاقاتها وإمكانياتها الفكرية والعقلية كي تتخلص من عقدة الشعور بالدونية والضعف والعجز، ومما لاشك فيه أن الثورة قد عملت منذ قيامها على رفع مستوى الإنسان اليمني ثقافياً واجتماعياً وسياسياً وحررته من الكثير من رواسب الجهل والنظرة واجتماعياً وسياسياً وحررته من الكثير من رواسب الجهل والنظرة

الضيقة الأفق.

وبعد أن عاشت المرأة اليمنية عهوداً طويلة مخلوقاً عاجزاً يستعد وجوده من غيره "ماللمرأة إلا النواج أو القبر" مخلوقاً صوبه عوره، يُخْشَى حتى من مجرد ذكر اسمه، جاءت الثورة وفتحت أمامها جميع المجالات لبناء شخصيتها كي تساهم في بناء الوطن. وكان الاهتمام بالتعليم بمختلف مراحله هو الركيزة الأساسية لخلق الإنسان الجديد، كما كان المسنع والمؤسسة والمدرسة والوزارة والستشفى المحك العملي للعطاء والمساهمة وإعادة صياغة شخصية المرأة من صورة باهنة سالبة إلى أخرى تنبض بالحياة وتشارك في صنعها.

إلا أن من الطبيعي، وبعد ذلك السبات الطويل والقسري المرأة اليمنية، أن لاتجد الطريق مفروشاً أمامها بالورود، إذ برزت صعوبات ومعوقات هي إفراز طبيعي لمجتمع لايزال يعاني من ارتفاع نسبة الأمية وتدني مستوى الثقاقة، مجتمع كان يعيش شبه معزول. لذا، فإن السنوات التي تلت الثورة كانت سنوات تأسيس وكفاح مرير على جميع الأصعدة، وكان على الكلمة الواعية أن تلعب دورها الطليعي في محاولة لتغيير الواقع الملئ بالترسبات والذهنيات المتصلبة ذات البعد الواحد.

# جمحمد الشرقي

يعتبر الشاعر محمد الشرقي من أبرز المدافعين عن قضية المرأة، حتى أنه لُقَب بشاعرالمرأة، وأصدر العديد من النوارين احتلت المرأة فيها المحور الرئيسي، ومن ديوانه "دموع الشراشف"، نقتطع هذه الأبيات:

أنثى أنا نصف المديداة وكم أرى
عمري يضيدع على أمان خُدع ِ

أنا بنت بلقيس الشموخ وأختها
وأنا لـ"أروى" وهي لي من منهدي أهوى بأن يقتات حمدرة وجنتي مصنعي حقلي ويأكل سحر عيني مصنعي وألف بالعمدال الشريف أناملي وأخط فوق تراب أرضي موضعي وأعيش للأجيدال أما تحتوي

في هذه الأبيات التي جاحت على لسان المرأة، استخدمت المرأة كل وسائل الإقناع كي يتقبلها المجتمع، بدءاً باستشهاد برموز الماضى قبل الإسلام وبعده، وإلى تأكيدها على القيام برسالتها الأزلية كثم تربي الأجيال،

#### « عثمان أبوماهر

أما الشاعر التالي الذي سنتوقف عنده فهو عثمان أبو ماهر، ونستعرض قصيدة من ديوانه "النغم الثائر" جاعت بعد فترة زمنية من قصيدة الشرفي، استطاعت المرأة أن تنجز في تلك الفترة شيئا من تحقيق الذات، لذا جاءت قصيدته تلك تعلوها نبرة الثقة والاعتزاز، نبرة المرأة الإنسان المحلق في سموات الأمل، يقول فيها:

أنا بنت بلقيس بنت اليسمن

أعسيد لمسارب تاريخست

أشبساهي به الأفق في كبل فين

وأعسنو مسمساه ومسريخسه

أنا أم مسارب أحسيسسا له

أحسقسق بالعسسنم أمسالسه

على قيمية المجيد أستمين بسينه

وأرفع قي الكون أجسيساله

فكم من شههد تغنى به

نفسم التراب بتقبيله

وأقسدم إمنا حيناة الكسرام

وإمنا ممننات لتنخليبسنده

جبال السعيدة أنشروتي

وخسفس الروابي أنشسودتسي

حسروف تضمئ بهما خطوتي

وروح تسرقجج من وثبتي
أيا قسبلة الحب يا مسوطني
ويا قطرات الدم اليسمنسي
بصنعامضمن وفي عدن
نوحده دائسم الزمسن

إن بنت بلقيس هذا التي تفتحت مداركها ونمارعيها وحسها الوطني في عهد الشورة، تقمصت هذا روح التاريخ العظيم لتوصل الحاضر بالماضي كما شادت بلقيس بالأمس مأرب: سبأ، وجعلتها حديثاً تردده العصور وتشير إليه الكتب السماوية، وهي عازمة على أن تجدد المضي وتعيده خالقة أجيالاً تزرع في نفوسها الإرادة والعزيمة وروح الفداء والبطولة، إن بنت بلقيس التي تقمصت روح الماضي، استشرفت أيضاً اليمن المحد حلم الأجيال المهنية.

# المبحث الثاني بلقيس في القصيدة الجديدة

كتب الشاعر الدكتورعبدالعزيز المقالح في مقدمة مجموعة من أعماله، قائلاً: "لقد بدء الشعراء في بلادنا يحلمون بتغيير الواقع في اليمن منذ مطلع الأربعينات وكان الشعر وسيلتهم إلى تصقيق ذلك

الحلم، ومن خلال رغبتهم في تغيير اليمن امتد الحلم إلى محاولة تغيير القصيدة، وقد أصبح الشعر عندنا - نحن أبناؤهم وأحفادهم - حلماً بتغيير اليمن والقصيدة والعالم، "(١١)

لذلك تحمل شعراء القصيدة الجديدة عناء الهدم والبناء على مستويئ، الأول: إبداعي في إطار اللغة"، والآخر: على مستوى الواقع بكل مايمور به من تناقضات وثنائيات وموروثات سلبية. أليس "الهدم" أو "الرفض" هو لحظة بناء جديد، كما يقول "هيدغر"؟

ومن هذا كانت القصيدة الجديدة عند الشعراء المبدعين تصوراً جديداً للإنسان والمجتمع، وموقفاً من الكون متخذين من "رؤياهم" وسيلة وغاية لإعادة صياغة العالم على نصو جديد، وكان البناء عملية فكرية وفنية ونفسية في أن واحد.

#### \* إبراهيم سادق

وهو من أوائل الشعراء اللذين كتبوا القصيدة الجديدة في اليمن عندما كان طالباً في لبنان، إتخذ الشاعر "صنعاء" رمزاً لليمن مقارناً بين عراقة الماضي وعظمته وهوان الصاضر، وبين صنعاء الأئمة وصنعاء بلقيس الحرية والكرامة والاباء:

<sup>(</sup>١١) ديوان عبد العزيز المقالح، المقدمه مسقحة ١٨.

هذه مبتعام مستعاء ذات التاريخ مستعاء من طاوات المريخ بِذُرَى عُمدان مستعاء من قالت للإنسان في مسوت دفاق رنان ان نحيا أبدأ والتيجان تمحو مانبني من بنيان وتعرى أغصان الزيتون وتدلى جماجعنا في الصلبان وتزج باعداد الطغيان في أفران بين القضبان هذي منتعاء منتعاء الشعب المحتى رأسه من ساس له ویه نفسه منعاء الشورى والنظريات في الفرد وقتل المريات في شق طريق للثورات منتعا أولى الجمهوريات مننعا بلتيس

منتعا الرأي الشعبي منتعا شعب عاش على الدنيا كتبي<sup>(١٢)</sup>

#### ود. ميد المزيز المقالح

بالرغم من أن الدكتورالمقالح هو من أبرز الشعراء اليمنيين اللذين استطاعوا أن يوظفوا الرمز والأسطورة والحكايات الشعبية، واللذين تمكنوا بحساسية فنية من استلهام التراث اليمني والعربي، بل والإنساني، ضمن رؤية عصرية ذات دلالات جديدة، إلا أن "بلقيس" الأسطورة والتاريخ لم تحظ عنده بالمكانة التي حظي بها سيف بن ذي ينن ووضاح اليمن وذونواس وامرق القيس وغيرهم. فلم يفرد الدكتور المقالح المقيس سوى قصيدة واحدة، وعداها فليست سوى إشارة عابرة أو إيماءة، ومع أن القصيدة التي سنتناولها كتبت عام إشارة عابرة أو إيماءة، ومع أن القصيدة التي سنتناولها كتبت عام أنها كانت استشيع أن نقول أنها كانت استشرافاً للثورة.

والقصيدة تصور عودة الشاعر بعد ضياع وغربة أجبر عليها بحثاً عن الصباح رمز الإشراق والنور والتجدد، ومع ذلك كان النجى، رمز الظلام والكابة، رفيقه بعيداً عن الوطن، مجسداً وحشة الغربة، وعندما يعود بعد الضياع يجد "بلقيس"، وهي هنا المعادل الموضوعي للوطن .. اليمن :

<sup>(</sup>١٢) من البيت إلى القصيدة، د. هبدالمزيز المقالم من ٦٠

شرقت باحثاً عن الصباح غربت في سفينة من الشجون والجراح كان الدجى رفيق رحلتي وكان فيها البحر كان الربح والملاح كان الربح والملاح وها أنا أعود يا بلقيس عيناك شمس عميناك شمس خمرتي والشفتان، يا معبودتي، الكؤوس

يرسم لنا الشاعر هنا صورة مسية لبلقيس، فعيناها هما الشمس: النور والضياء اللذان يبددان الدجى، وشفتاها تمنحانه الحياة العذبة، فلا يعد بحاجة إلى الكؤوس، بلقيس هنا الوطن هي امرأة ترمز إلى الحياة والتجدد والميلاد،

ثم يستطرد الشاعر يصف لها ماعاناه في الغربة، حتى يصل إلى أنها الحقيقة واليقين اللذان يتبدد في رحابهما الوهم والسراب:

فتشت عنك البحر والغابات والرموش سنالت صمت الليل حين لم تجب على سؤالي الشموس فضاع صوتي في رماد الليلِ خماع في سواده السؤال

وعدت أحمل الخيبة، أحمل الهموم والأثقال مزقت ثوب العمر راحلاً أبحث عن طيف مسافر بلا قرار أبحث في البراري النائيات في البحار وحين عدت كان محبوبي هذا في الدار يشرب حزنى يقرأ الأشعار ينام في انتظار، يمنحن على انتظار، أعود بعد رحلة الوهم أقبل الأحجار والتراب أعانق الطقولة الشباب أنقضه في رحابك السراب فلتمنحيني يا حبيبتي داراً على الجنون مدى عليها ظلك الحنون لكى تقيني ثررة الظنون وقسوة العيون قمن أنا اولاك، يامعبودتي، ومن أكون مسافر بلاشراع، <sup>(۱۳)</sup>

وكأن الشاعر في هذه الأبيات يهمس ويناجي حبيبة حقيقية

(۱۳) المرجع السابق.

كانت تعيش في انتظاره، وكاني به يستشرف المستقبل مشيراً إلى ترقب ذلك الحبيب أو "بلقيس"، قيام الثورة، وخاصة إذا ماعرفنا أنه كتب قصيدته قبل قيامها بعام واحد. وهكذا تتداخل الأرض والوطن والحبيب في كيان الشاعر لتأخذ مسمى واحد.

# + أحمد الميشي

أحمد الحبشي من الشعراء الشباب المبدعين في اليمن. وفي قصيدته "زمن التيه العسكري" استطاع أن يتخذ من الرمز "بلقيس" معادلاً موضوعياً اليمن وهي تواجه التحديات وتعاني من المخاص الحضاري الصعب مصورا مرارة الفجر الكاذب الذي قد يخدرنا لبعض الوقت لكننا عندما نستيقظ بعد ذلك نكتشف أنه لم يكن إلاً كما وصفه الشاعر إبراهيم الحضراني:

كُلُّ فَــَجِــر مِــرُّ فــجــــرُ كــاذبُ فــــمـــتى ياتى الذي لا يكــــذبُ

كما استطاع الحبشي أن يصدور شراسة "الشتاء" وتسوته:

لم يكن في الكور ماء

غضب الليلُ على الأحيامِ

وستمنب البلاء

أوقف الناسُ الكلام

نامت الأشياء كلما صبارٌ في الأفقِ ظلام

في بلادي في بلاد البسطاء كان في الدار وميض الضوم تدأ للمساء ويقارم كانت الشكاة ندأ الشتاء، وتقاوم قرأ الليلُ التعاريد القديمة کی یقارم غير أن الكوزُ في ذاك المساء صبارً مملوءاً يماء شربت بلقيس منه مىأر زيتاً أوقدت كل الشموع صار في الدار مساءً وصبياح

فعندما قامت الثورة وسطعت كل الشموس سرعان ماهبط ليل آخر ليل من الضباب اتعدمت فيه الرؤية وفقدت فيه القدرة على التمييز ليل موحش صامت: ثم لما صار في الأفق ضباب

لم تجد غير سراب
لم تر نور الشموع
صار في الأحشاء داء
لم يكن في الأفق برق ورعود
إنما في الأرض رعد وسدود
خرجت تبحث عن عبء كبير وفريد
عبء أن يولد في العتمة مصباح وحيد(١٤)

لقد خرجت "بلقيس" بالرغم من الصعاب "السدود" والقيود المتمثلة في الموروثات السلبية، وفي تلك التراكمات المترسبة في المقل والفكر والتي تحد من الانطلاق، وبالرغم أيضاً مما قد يتعرض له من قدمع وتهديد. وهنا وُفَقَ الشاعر في الربط بين الرعد والسدود، التي تمثل التهديد من جهة والصعوبات والعراقيل من جهة أخرى .

بالرغم من ذلك ققد خرجت بلقيس - ليس كما خرجت عند البردوتي في قصيدته 'مسافرة بلا مهمة' - وإنما لمواجهة مخاض عسير وشاق مع قوى الظلام' فما أشق ان يواد في العتمة مصباح وحيد،

لقد تمكن الشاعر أحمد المبشي من توظيف الرمز "بلقيس" ضمن رؤية عصرية عكست هموم الثورة وميلاد الانسان اليمني الجديد، وامتازت القصيدة بالوحدة العضوية وشكلت نسيجاً متنامياً

<sup>(</sup>١٤) البدايات الجنوبية -- قراءة في كتابات القراء اليمنيين الشبأب من ١٥١.

ومسل إلى ذروة التوتر في نهايتها.

## \* يحي على الاريائي

برهن شعراء القصيدة الجديدة على أن تناولهم للأسطورة لم يعد أسلوباً تقريرياً ميكانيكياً لثقل أسطورة مابدون مجهود وكما وردت، بل أمسيح لهم وسيلتهم الفنية التي تتركز على مرج الرؤية القديمة في رؤية جديدة.

وإذا كانت المراة- الشورة عبوراً- من خلال الموت والميلاد والقتل والدمار لدى كثير من الشعراء العرب، فإنها عند الشعراء المعنيين، ويشكل خاص شعراء القصيدة المحديدة، رمزاً الوطن، اليمن الأرض، كما هي رمز للعشق الثوري المتوهج والفاضب غضب الشهداء والانبياء والقديسين.

والشاعر يمي علي الارياني استطاع من خلال قصيدته بلقيس وعسيب الحبيب (١٠) أن يمزج تلك القصة الأسطورة برؤية ذات أبعاد سياسية ثورية معاصرة، عبر ثلاثة مقاطع في بناء درامي متلاحم ومتنام:

#### المقطم الأول

| معقيع الهوان | الخزي بين | لظى    | لمي   | تسلقته   |
|--------------|-----------|--------|-------|----------|
| *****        |           | الجديد | أليمن | ٥١) مجلة |

وسافرت زادي إليه السراب، ومايغتلي في دمي مايشل اللسان

قطعت إليه بحار المصار، بحار الغييم

ومركبي الحزن .. ريح إرتحالي إليه الهموم

وحين اتجهت إليه عقرت بعيري، وقوَّضت كل الخيام

وعدتُ لنفسي أمزق ..

مزقت حبي لمحبوبتي وأرقت كؤوس الهيام

تسلقت، لا الشمس في قبضتي ..

إنما الشوق كان وعشق المحال

تسلقته كي أرى معصميها النديين،

وخصلة تحتمى بالجبين

لعلِّي أرى تغرها، أو لعلِّي أرى الابتسامه

فقد درت وحدي ودارت مع العاشقين السنون المهانه

وهو وصنف المعاناة والأهوال التي كابدها كي يلمنح الابتسامة على ثفرها الندي ومعصمها، واضنعا نقسته أمام خيار واحد هو الموت أوالثورة والوطن:

وحين إتجهت إليه عقرت بعيري، وقوضت كل الميام

إن الشاعر يوصي لنا في البداية بأن ماهو قادم إليه نوع من المصال ومع ذلك توجه إليه، ولايضفى هنا مايوصيه لفظ "التوجه" من دلالات ومعان دينية وإيمانية، ولاندري لماذا انسابت إلى ذهننا تلك الأبيات البالغة العذوبة للشاعر مطهر الارياني:

إنه الوطن الذي تهوى إليه أفندتنا وضعائرنا.

#### المقطع الثاني

غوت، كان همساً وكان نواح غوت، إن بلقيس قد نثرت في مهب الرياح ومنديلها من رآه على صدر علج يزينه في غدو له ورواح رعاة من الحقل - جاؤوا - تجللهم داميات الجراح أتأكل من ثديها حرة كالنسيم ضوء الصباح ويلقيس أروع من حرة، إنها شمس كل الجبال، ولكن علجاً يراقب أنفاسها من بعيد .. بعيد وهدهده كان يرسله مرة بالحلي، وأخرى بمدية لص شريد ومارجعت خدرها قبل أن تبصق العلج ثم تغني بأحلى النشيد،

وهذا يشير الشاعر إلى ماتحقق من حلمه، وسطوع شمس الشورة، وتصبح "بلقيس" المعادل الموضوعي للشورة. والشاعر يصبور المائق الأخلاقي: الصراع بين القيم الثورية النقية وبين ما تلفظه الثورات العظيمة من انتهازيين ورجعيين وطفيليين، ومن أوائك اللذين خسروا امتيازاتهم ومصالحهم سواء في داخل الوطن أو خارجه، فبلقيس أروع من حرة، إنها شمس كل الجبال

ولكن علجاً أو عجادً، يرمز إلى غلاضة الطبع وتبلده وتوحشه كان يحصي أنفاسها ويراقبها من بعيد، فهو لايستطبع الاقتراب، ومع ذلك هناك من يسهل مهمته، وهو الهدهد رمز العمالة، من يقوم حيناً بشراء الذمم والكرامة في محاولة لتقريغ الثورة من مضامينها، وأحياناً بشكل عدواني سافر (بمدية لص شريد) في محاولة أخرى لتقطيع أوصالها.

غير أن الشاعر ينهي المقطع الثاني بعودة بلقيس إلى خدرها منتصدة، رمزاً للاستقرار والأمن بعد أن كانت في مهب الريح،

> <u>المقطع الثالث</u> ونسمع شنواً أسيراً

تكبله يمَّةً في المناجر عسيب حبيبى جفته المناجر وبندته تحتسى صدأ بعد أن كان حسوه الماير طعاماً لها حين ترقد أو عندما تشتهي أن تغامر هي الربح تشمل أنفاسها.. إن أنفاسها هاهنا تتكلم متى ياهواء نقياً تداعب وجهاً.. يريدك تلثم ستزهق روحى إذا لم تكن بيديك مخالب ضيغم تزيح بها عاديات الطريق أموت أنا في هواك وأعدم أيشجيك صوت الحبيب بحبك يتلعثم أيغضبك القول أن أسيرة تلبك عريانةً أم تراك لمحنتها تترحم أريدك تغمس حتى وان كنت تحلم أتغضب، أم أنه في بالادي غدا غضب المرء جرماً مجرم؟ أتغضب، أم أن حسّ الاباء بمينيك يهزمه الخوف أم هو يهزم؟ إذا كأن، إنى أريدك تهنس سنراً لذلك المنبي الصغير بأن أباه كان جباناً ويصحو مع الصبيح لمباً حقير وأن ضفائرها وهواها الأسير

ستغنق معطرة بالضياء، موشحة بالحرير وكل فصول بلادي ربيع مطير

وهنا تحرات القصيدة إلى نغمة حزن لكنها مشحونة بالغضب، وتحول ضمير المتكلم من المقرد إلى صيفة الجمع وتلاشى صوت الشاعر المقرد ليحدد لنا صورة المعاناة والهم الجماعي، نسمع شدوا أسيراً تكبله بحة في المتاجر

وكما أن العسيب في اليمن رمز الرجولة وقيم الشجاعة والنضوة، فهو أيضاً رمزاً السيادة والكرامة الوطنية. وعندما يهجر الخنجر العسيب، وتصدأ البنادق، تموت روح البطولة والتضحية والفداء عند الشعوب، وتعتقد أن الشاعر لايعني فقط النضال بالخناجر والبنادق بقدر ما يعني عمق الالتحام والشجاعة وأخلاق الفرسان.

لهذا فقد جعل الشاعر بلقيس تستنهض الهمم وتلهب مشاعر الحمية والفيرة على الوطن، بل وتستفز وتحرض الحبيب على امتلاك القبوة، فالطريق ملئ بالأخطار وبقوى الشر ويبلغ ذلك الذروة في استفزاز مشاعر الفيرة الوطنية من خلال استحضار صور الوعي الجماعي للإنسان اليمني.

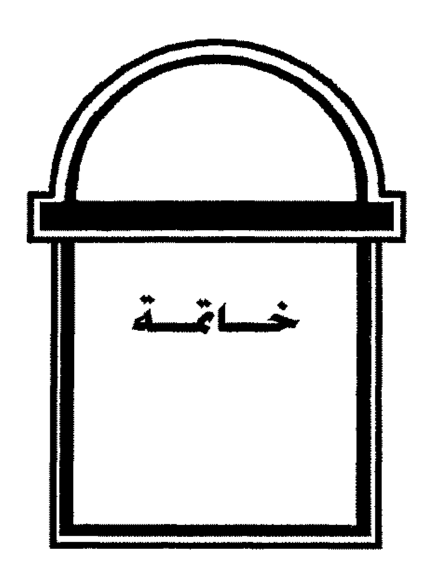
وتخلص إلى القول بأن الشعراء اليمنيين قد التقوا منذ القدم

عند تعظيم "بلقيس" إذ جعلوا منها رمزاً للمجد والقوة والرخاء. وفي الماضي كانت مصدراً للتفاخر والاعتزاز والتفوق على الآخرين. كما كانت في مرحلة اليقظة الوطنية منذ مطلع الأربعينيات رمزاً لتحفيز الحس الوطني واستلهام الماضي العظيم بشكل مباشر، أما بعد قيام الثورة، ومنذ الستينيات وإلى الوقت الصاضر، فقد تراوح استخدام الشعراء لها بين الصور التقريرية وبين التناول الرمزي. إلا أنها تمحورت بشكل عام كرمز للأرض والوطن والثورة، وهي صورة ذات مضمون ودلالات وطنية وسياسية، وإنْ تراوحت مستويات الشعراء من حيث الجودة والضعف،

ولكتنا لم نجد من تناول "بلقيس" في مضمون ذي أبعاد إنسانية كونية تتجاوز المحلية إلى أفاق أرحب، كما فعل توفيق الحكيم مثلاً أو كما فعل الشعراء الأجانب اللذين أوحت لهم "بلقيس" بأرق وأعذب القصائد التي تحلق في أجواء من الخيال والحلم.

وقد يكون لظروف اليمن البالغة القسوة وصور التخلف العديدة التي عاشتها وورثتها من الماضي والتي لاتزال تعاني منها إلى اليوم، إضافة إلى ماواجهته الثورة اليمنية من مؤامرات ودسائس من الداخل والخارج، قد يكون لذلك كله أثر في جعل الشعراء يعطون القضايا الوطنية كل مشاعرهم وأحاسيسهم ونبض قلوبهم.

\* \* \* \* \* \* \* \*



بعد أن تناولنا بلقيس ملكة سبأ في الأبواب الثلاثة السابقة من أبواب هذه الدراسة، تخلص هنا إلى أن جنوب الجزيرة العربية قد شهد ملكة عظيمة شغلت أذهان المفسرين والمؤرخين والباحثين، وألهمت الشعراء والأدباء والفنانين، ولم يقتصر تأثيرها على الأدباء والفنانين العرب فحسب، وإنما امتلئ بها خيال الفنانين في أنحاء المالم ومنذ وقت مبكر، ولاتزال الأعمال الفنية الرائعة لملكة سبأ وهي مع تلك الشخصيات الكبيرة من الأنبياء والرسل والقديسين التي تضمنتها الأدبيات المسيحية تزين الكنائس ومناحف العالم.

مشل هذه الملكة العظيمة التي تالت هذه الشهرة منذ أقدم الأزمان عند الشعوب والأديان المختلفة، لاغرابة أن تحتل حضوراً متوهجاً وحيّاً عند الشعب اليمني، لاسيما وأن أرض سباهي محور تلك القصة. لقد نسبت تلك الملكة إليه وعُرفت به: ملكة تتسب لشعب ويتلاثني اسمها الفرد لتبقى سبأ شاهدة على المكانة التي وصلت إليها تلك الأمة.

وعلى الرغم ذلك، فإن هناك الكثير من التساؤلات التي يطرحها بعض المتشككين حول حقيقة وجودها، من الأساس، ومعاصرتها للملك سليمان،

إن ملكة سبأ حقيقة واقعة أثبتها كثير من الأدلة والمعطيات التي أصبح القبول بها من المسلمات، وهو الأمر الذي أثبتته الدراسات والبحوث والتنقيبات والحفريات الأثرية. وندلل على ذلك فيما يلي:

- \* سيطرة اليمن على الطرق التجارية منذ زمنٍ مبكر، وتحكم السبئيين في التجارة العولية للبخور والمر واللبان، حيث كانت قوافلهم تسير من جنوب الجزيرة العربية إلى غزة بمحاذاة البحر الأحمر.
- \* إن ذكر التوراة لسبا في أيام موسى، أي قبل سليمان بثمانمائة عام يدل على مكانة تلك الصضارة، فلن تذكر التوراة سبا إلا وهي دولة قائمة بعيدة الصوت.
- \* وجود صلات تجارية قديمة بين السبئيين والعبرانيين أرجمها بعض العلماء إلى الألف الثانية قبل الميلاد.
- \* ماكشفته عنه دراسات تنقيبة حديثة (۱)، حول حقيقة وجود ملكة السبا، أدت إلى استنباط أن الهدف من زيارة ملكة سبأ للملك سليمان هو للتأكد من حسن توزيع البخور الذي اشتهرت بتجارت مملكتها، حيث كانت مملكة سليمان ذات موقع استراتيجي بين الامبراطوريات، وكانت تعيش أوج فترات ثرائها. ويقال أن الهيكل في القدس كان يستهلك كميات كبيرة من البخور. أما بالنسبة للذهب والأصجارالكريمة التي وردت في

New York Times, 4 Feb 1986, page C1 (1)

الكتاب المقدس، فإن من المعتمل أن يكون أيضاً قد جاء من جنوب الجزيرة،

يرجع هومل تلك المضارة الى الألف الثالثة قبل الميلاد، أما مونتجمري فيرجع استقرار السبئين في جنوب الجزيرة إلى القرن الصادي عشر قبل الميلاد، ويقول فيليب حتّى: "كان أهالي سبأ أشهر الشعوب العربية ارتكزت حضارتهم على التجارة والزراعة، لاعلى القوة العسكرية، بما أتاح لهم عيشاً هنيئاً وازدهاراً اقتصادياً قرابة خمسة عشر قرناً بدءاً من القرن الثالث عشر قبل الميلاد، ومنهم كانت ملكة سبأ الشهيرة التي يروى أنها زارت الملك سليمان، وعاصمتهم مأرب."(۱)

\* وهناك دراسات أقرب عهداً أستخدمت فيها تقنيات علمية متقدمة كشفت عن قدم تلك المضارة وعن المستوى المتقدم والرفيع الذي وصل إليه السبئيون اللذين نسبت إليهم بلقيس ملكة سبا. فقد قام فريق أمريكي برئاسة دكتور جيمس ساور Sauer Games عالم

<sup>(</sup>٢) فيليب حتى، خمسة الاف سنة من تاريخ الشـرق الأنني، منفحة ١٦٤

الأثار من جامعة بنسلفينيا بأجراء حفريات في وادي الجوية الواقع حوالي 1 كيلومتراً جنوب مارب، في ريوة تدعى [حجرة التمرة] وجد المنقبون في أسفلها أنية فخارية مكسورة وقطعة من الخشب أثبتت الاختبارات الاشعاعية الكربونية بأنها ترجع إلى القرن الثالث عشر قبيل الميلاد، وفي مثل هذه الاختبارات فإن وجود كاربون ١٤، وهو من نظائر الكربون الشعة، يستخدم في تحديد عمرالحفريات والبقايا الأثرية. (٢)

\* وهناك أيضاً المزيد من الدراسات الصديثة التي أنطقت الزمن بعظمة وعراقة تاريخ سبأ، منها تلك الدراسة التي تصدئت عن نظام الري في مارب عاصدمة السبئيين، وأشارت إلى أنه أتم وأكمل نظام ري قديم جسد نظاماً تقنياً معقداً ورفيعاً للهندسة الانشائية انتشرت شهرتها خارج جنوب الجزيرة العربية إذ كان يتطلب درجة عالية من التخطيط والتنسيق، وقد بقي قروناً عديدة في الذاكرة حتى بعد أضمحلال تلك الممالك القديمة وزوالها، وتدال الدراسة على ذلك وجود سدود ضخمة وفتحات تصديف تم بناؤها في الألف الثانية والثالثة قبل الميلاد، كما دلت عليها طريغرافية المنطقة وتضاريسها الطبيعية.(1)

New York Times (Y)

المرجع السابق

Gurgen Schmut, The Sabsess Irrigation Economy of Marib, an article in TEMEN:(1) 3000 YEARS OF CIVILIZATION AND ART IN ARABIA FELIX, PP37guin, 1986.

\* ويرى الدكتور والتر موالر أستاذ الدراسات السامية في جامعة فيليبس، والمتخصص في الدراسات السبيئة، أن نظام الرّي من خلال الاختبارات التي أجريت على المدخور المترسبة في مأرب يرجع إلى الألف الثالثة قبل الميلاد.(١)

توخينا من الاسترسال في تلك الإشارات، الموضوعية والحقيقة العلمية اللتين تربطان الذات بالموضوع، وحرصنا من خلال ذلك على إبراز عراقة حضارة سبأ وازدهارها للتأكيد على أن ثلك الملكة السبئية لم يأت ذكرها من فراغ، ولم تأت من مملكة صغيرة من الشمال، كما يقول البعض، وأنها عندما ذهبت إلى القدس لم تذهب إلا وقد سبقتها قوافل السبئيين الذائمة الصبيت، وعندما قَدَمَتُ طغت شهرة شعبها ومملكتها، ذات الصبيت الواسع على اسمها العلم، أو أنها توحدت بشعبها مجسدة الديمقراطية التي عرفت عنها فبقي الشعب واختفى الفرد.

كنا قد تناولنا تلك المعطيات التدايل على قدم الصفعارة السبئية، التشكل الأرضية الثابتة التي انطلقت منها بلقيس في رحلتها، سواءاً كما أشارت إليها التوراة، أو القرآن الكريم، والتي التقطها المفسرون الإسلاميون ومن ثم المؤرخون اليعنيون وغيرهم من العرب، وقد جعلوا من العلاقة بين سليمان وبلقيس ذات بُعد إيماني فحققوا بذلك هدفين:

 <sup>(</sup>ه) وولدر موافر، الخطوط العريضية للتباريخ القديم لجنوب الجزيرة، المرجع السابق في الهامش
 (٤)، صفحة ١٩

الأول، يتلخص في أن مبعث العلاقة بين النبي سليمان وملكة سبأ كانت إرادة إلهية. والثاني، أنهم استوعبوا مفهوم العمق الاستراتيجي الذي يربط مسأرب بفلسطين وتداخل المصالح الاقتصادية بين السبئيين والعبرانيين مؤكدين أن الزيارة كانت خير تعبير عن معرفة العبرانيين وعلاقتهم بالسبئيين، وعن الصلات التجارية التي كانت قائمة بينهم.

إضافة إلى هذا وذاك، فإن معظم المؤرخين والكتاب في العهود التاريخية السالفة، وماتلاها حتى اليوم، تناولوا القصة في بعدها وعمقها الإيماينين أولاً، ثم تعاطوا معها حين النظر إلى زاويتها الأسطورية بمنظور ومفهوم أسطوريين متعيزين، غنيين بالتضمينات الفنية واللمصات والاشارات الابداعية التراثية التي توصل القارئ أو الباحث إلى أهمية العلاقة التي تربط بين قيم السماء وقيم الأرض في سياق متناسق متوازن.

وقبل أن ننهي هذه الدراسة يجدر بنا أن نتوقف عند حقيقة اسم الملكة لما أثاره من تفسيرات واجتهادات وتخريجات. علماً بأننا لانهدف إلى إعطاء إجابات نهائية قاطعة، تاركين المجال الأخرين ممن سيتناواون هذا الموضوع الثرى والبكر.

سنحاول أن نذهب أبعد قليلاً نتجاوز تخوم الأزمنة والأمكنة لنعود إلى عصور موغلة في القدم، إلى أسلافنا القدامي، من شهدوا

ميلاد أول ديانة زراعية تركزت حول إلهة واحدة هي سيدة الطبيعة.

منذ أن تعلم الانسان الزراعة، وعي بطريقة عقوية التشابه بين الأرض والمرأة. فكما تحتضن الأرض البنور لينبثق الزرع والثعر، كانت المرأة، لذا فقد كانت المرأة عند أولئك الأسلاف سراً صغيراً مرتبطاً بسر أكبر، سر كامن خلف كل التبديات في الطبيعة والأكوان، فوراء كل أنثى كونية عظمى هي منشا الأشياء ومردها عنها تصدر الموجودات وإلى رحمها يؤول كل الأشياء (())

من هنا نشات أسطورة (الأم الكبرى) في كل الصفدارات وتعددت أسماؤها وتنوعت تجليباتها فهي في كنعان (عنات) و(عشتارت)، وفي مصر (إزيس)، وعند السومرين (إينانا) إلهة الطبيعة والخصب والنورة الزراعية، وفي بابل (ننخرساج) والأم الأرض (عشتار)، وعند الاغريق (أفروديت)...

ووراء هذا التعدد والتنوع جذر مشترك وتجربة إنسائية مركزية رمزية، تحكم نظرتها إلى هذه الأم الكبرى التي قدسها أسلافنا في المراحل الأولى من فجر التاريخ. فهي في اعتقادهم "ربة الحياة وخصب الطبيعة، وهي الهلاك والدمار وربة الحرب، وفي الليل عاشقة، وفي النهار مقاتلة ... هي الام الرؤوم الحانية وهي ربة الجنس من يسلب الرجال ذكورتهم ويخصى عند قدميها الأبطال. هي

<sup>(</sup>٦) فراس السواح، المرجع السابق، منقمة ٢٥

القمر المنير وهي كوكب الزهرة ... وهي العدراء الأبدية والبغي المقدسة هي ربة الحكمة ... التقت عندها التناقضات وتصبالمت المتناقرات "(٧)

إن وقفة تأملية عند اشتقاقات كلمة بلقيس، في اللغات المختلفة والمتعددة، لن يخرج بنا عن إطار تلك الصورة النموذجية لتجربة مركزية رمزية متجددة، فقد وردت اشتقاقاتها بمعنى عذراء ومحظية وخليلة وامرأة جميلة تضل الأتقياء وهي لقب لأثينا إلهة الحكمة والحرب، إضافة إلى معنى المغزل والصاعقة... وهو مايجعلنا نستحضر تلك الصفات المرتبطة بالأم الكبرى وهي تغزل خيوط القدر وتقرر مصائرالبشر. أما الصاعقة فهي تشير إلى قوتها وقدرتها على التدمير.

إن مثل هذه الوقفة التأملية تجعلنا على قناعة بأن بلقيس جاحت صفة لتلك الملكة العظيمة، صفة استمدت كينوتها مما أسماه يونع باللاوعي الجمعي، ذلك الوعي الذي "بخترن الماضي الجنسي للبخسرية وهو الذي وأد الأبطال الأسطوريين ولايزال يؤكد أخيلة فردية مشابهة الرجل المتمدن، وهو الذي يجد تعبيره الأكبر في رمزية تتجاوز حدود الزمان غير أنها مألوفة نسبياً، وهي رمزية لاتزال تتكرر أبداً. (٨) لذا فقد جاءت هذه التسمية صفة وكثية تجسد مكانة

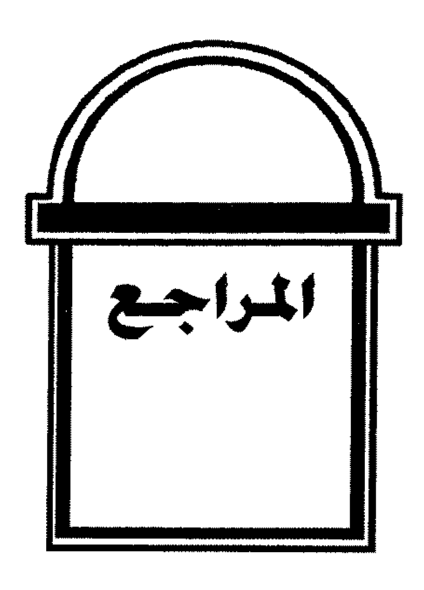
<sup>(</sup>٧) نفس الرجع، مطمة ٢٨

<sup>(</sup>٨) د، أنس داؤود، للرجع السابق، منقمة ٢٠

تلك الملكة العظيمة التي أدهشت التاريخ بحكمتها وعقلها وموكبها العظيم.

ومع ذلك فالذي يعنينا في نهاية الأمر هو التقاء الجميع عند اسم بلقيس، سواء من قال إن اسمها مشتق من بلقمه أو يلقمه أو إل قيس أو من جاء بصفتها، إن مايعنينا، وهو الأهم، هو حضور هذا الاسم الثابت في الثقافة والذهنية اليمنية وفي ضمير الأجيال التي ظلت تتوارثه من جيل لآخر مشكلاً حضوراً حياً للماضي بكل مايرمز إليه من قيم ومثل، ورمزاً يربط الماضي بالحاضر بالمستقبل ... رمزاً يجسد مايتوق إليه أحفاد سبا من حرية وعزة ومنعة.

\*\*\*\*\*



## ثبـــت المصادر والمراجع والتفاسير

# أولا: باللغة العربية (١) المنادر

- ١) القرآن الكريم.
- ٢) الكتاب المقدس.
- ٣) كتب العهد القديم والعهد الجديد.
- ٤) دائرة المعارف الإسلامية ، المجلد الرابع .
  - ه) للوسوعة العربية الميسرة ، القاهرة .
    - ٦) أبن عبدريه، المقد القريد.
    - ٧) أبن الجوزي، مرأة الزمن
- ٨) المغربي، ابن سيد المغربي، نشوة الطرب في تاريخ جاهلية العرب،
   ٢٠٥٠ . Von Manfred Kropp تحقيق
- ٩) المسعودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الأنداس للطباعة
   والنشر، بيروت، ١٩٦٥.
  - ١٠) نشوان الحميري، نشوان بن سعيد الحميري، كتاب شمس العلهم.
    - ١١) نشوان الحميري، ملوك حمير واقيال اليمن .

- ۱۲) الهمداني، أبو مصمد اسان اليمن الحسن بن أحمد بن يعقوب الهمداني، الإكليل، تحقيق نبيه أمين فارس، دار العودة، بيروت.
- ١٣) الهمداني، قصيدة الدامغة، تحقيق محمد بن علي الأكوع ، مطبعة السنة المحمدية، ١٩٧٨ ، القاهرة.
  - ١٤) وهب بن منبه ، التيجان
- اليعقوبي، أحمدبن أبي يعقوب ، تاريخ أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وأضح الكاتب العباسي المعروف باليعقوبي

### (٢) المراجع

- (١) إبراهيم عبدالرحمن (دكتور)، قضايا الشعر في النقد العربي، دار العودة، بيروت.
- (Y) أحمد أمين، ظهر الإسلام، مكتبة النهضة المربية، القاهرة، 197٤.
  - (٣) أحمد حسين شرف الدين، تاريخ اليمن الثقافي.
    - (٤) أحمد سنوسة، العرب واليهود،
- (ه) أحمد فخري ، دراسات في تاريخ الشرق القديم مصر والعراق . سوريا واليمن ـ أيران، مكتبة ألأنجلو مصرية، القاهرة، ١٩٥٨
- (٦) إميل حبيشي الأشقر، بلقيس ملكة اليمن ، دار الأنداس، بيرون، ١٩٨٣ .

- الشيئون المسدي، من الأسطورة الى القلسقة والعلم ، دار الشيئون الثقافية العامة (آفاق عربية)، بغداد، ١٩٩٠
- (٨) سيف بن ذي يزن بين المقيقة والأسطورة، دار أزال، بيروت،
   ١٩٨٠.
- (٩) جون ماكوين، الترميز، ترجمة د. عبدالواحد لؤلؤة، موسوعة المسطلح النقدي الجزء ١٤، دار المأمون ، بغداد، ١٩٩٠.
- (١٠) جيمس فريزر، أودنيس أو تموز، ترجمة جبرا إبراهيم جبرا، الطبعة الثالثة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٨٢.
- (١١) جواد علي ( دكتور )، تاريخ العرب قبل الإسلام ، القاهرة، ١٩٥١.
- (١٢) جواد علي ( دكتور )، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسالم، دار العلم الماديين، بيروت، ١٩٦٨.
- (١٣) جورجي زيدان ، العرب قبل الإسلام، مطبعة الهلال، مصدر، ١٩٠٨.
  - (١٤) حسن الشرفي، أصابع النجوم (ديوان).
    - (١٥) حسن الشرفي، ديوان الغابة (ديوان).
- (١٦) حسين الصاح حسن (دكتور)، الأسطورة عند المرب في الجاهلية، الطبعة الأولى، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ١٩٨٨.

- (١٧) زاهر رياض ( دكتور )، الإسلام في أثيوبيا، دار المعرفة،
   القاهرة، ١٩٦٤.
- (١٨) شاكر مصطفى (دكتور)، التاريخ المربي والمؤرخون (دراسة في تطور علم التاريخ ومعرفة رجاله قبل الإسلام)، دار العلم الملايين، بيروت.
- (١٩) عاطف جودة نصر (دكتور)، الرمز الشعري عند الصوفية الطبعة الثالثة، دارالأندلس، بيروت، ١٩٨٢.
- (٢٠) عبدالعزيز المقالع (دكتور)، الأبعاد الموضوعية والفنية لمركة الشعر المعاصر في اليمن.
  - (٢١) عبدالعزيز المقالح (دكتور)، من البيت الى القصيدة.
  - (٢٢) عبدالعزيز المقالح (دكتور)، ديوان عبدالعزيز المقالح.
    - (٢٣) عبدالله البريوني، قضمايا وطنية.
    - (٢٤) عبدالله البردوشي، من أرض بلقيس ( ديوان ).
      - (٢٥) عبدالله البردوني، ديوان عبدالله البردوني،
    - (٢٦) عبدالله البردوني، لعيني أم بلقيس (ديوان).
- (۲۷) عبدالله عبدالكريم الجرافي، المقتطف من تاريخ اليمن، منسسة دار الكتاب الحديث،۱۹۸٤.
- (٢٨) عبدالفتاح مراد، سيرة الملك سيف بي ذي ينن ، مكتبة

- الجمهورية، القاهرة.
- (٢٩) عبدالمجيد عابدين، بين المبشة والعرب ، دار الفكر العربي، القاهرة.
  - (٣٠) علي حمود عفيف، جمر على ورق (ديوان).
- (٣١) علي الشوك، الأساطير بين المتقدات القديمة والتوراة، دار اللام، لندن ١٩٨٧
- (٣٢) فسراس السبواح، لفيز عسشستيار: الألوهة المؤنشة وأصبل الدين والأسطورة ، سومر للنراسات والنشر والتوزيع، قبرص، ١٩٨٥.
- (٣٣) قبراس السنواح، مشامرة العقل الأولى: دراسة في الأسطورة، دارالكلمة للنشر ١٩٨٠.
  - (٣٤) فيليب حتى، خمسة ألف سنة من تاريخ الشرق الأدنى، بيروت
- (٣٥) طعمة السعدي ، ملحمة جلجامش والأساطيرالسومرية والقصائد البابلية، المكتبة العالمية، بغداد، ١٩٩٠.
  - (٣٦) مله حسين ، في الأدب الجاهلي، دار المعارف، القاهرة ١٩٣٣.
- (٣٧) ك. ك. راتفين، الأسطورة، ترجمة جعفر صادق الخليلي، منشورات دار عويدات، بيروت وياريس، ١٩٨١.
  - (٣٨) محمد الحداد، التاريخ العام لليمن قبل الإسلام.
    - (۲۹) محمد عبده غانم، في رحاب أروى (ديوان).

- (٤٠) محمد على الأكوع ، اليمن الخضراء مهد الحضارة، ١٩٨٢.
- (٤١) محمود سليم الموت، في طريق الميثالوجيا عند العرب (بحث مسمهب في المعتقدات والأساطير العربية قبل الإسلام)، دار النهار النشر، بيروت، ٥٩٥٠.
- (٤٢) م. ب. بيوتروفسكي ، ملحمة عن الملك الحميري أسعد الكامل ، ترجمة د. شاهر جمال أغا، وزارة الاعلام والثقافة، صنعاء ١٩٨٤.
- (٤٣) نبيلة إبراهيم (دكتورة)، قصصنا الشعبي: من الرومانسية الى الواقعية، دار الفكر العربي، القاهرة ١٩٧٣.
- (٤٤) نبيلة إبراهيم (دكتورة)، أشكال التعبير في الأدب الشعبي ، دار المارف، الطبعة الثالثة، القاهرة ١٩٨١.
- (٥٤) وضاء علي سليم ( دكتورة)، الأم بين الملاحم والسير (دراسة مقارنة)، وكالة المطبوعات، الكويت، ١٩٨٧.

### (٢) التفاسير

- (١) إبن الأثير، الكامل في التاريخ ، مطبعة بريل، ليدن ١٨٦٦.
  - (٢) إبن خلدون، مقدمة إبن خلدون، بيروت، ١٩٠٠.
- (٣) إبن كثير، أبو القداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم لإبن كثير، دار الفكر، بيروت.
  - (٤) الفخرالرازي، التفسير الكبير، دار الكتب العلمية، طهران

- (٥) الموارزمي، الكشاف ، إنتشارات أفتا ، طهران
  - (١) الزمخشري محمد بن عمر
- (V) الشوكاني، فتح القدير، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت ١٩٧٣.
- (٨) محي الدين ابن عربي، تفسير القرآن الكريم، تحقيق وتقديم د.
   مصطفى غالب، دار الأندلس الطباعة والنشر والتوزيع، بيروت،
   ١٩٧٨
- (٩) إبن عاشور محمد الطاهر إبن عاشور، تقسير التحرير والتنوير،
   الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤.
- (١٠) الصابوني محمد على الصابوني ، صفوة التفاسير، مطابع الدوحة الحديثة، الدوحة، ١٩٨١.
  - (١١) الطبري، تفسير الطبري، المطبعة الميمنية، مصر، ١٣١٠ هجرية
- (١٢) المعازن علاء الدين البغدادي، تفسير القرآن الكريم، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.

### ثانيا : باللغة الإنجليزية

- (1) Dictionary of Hebrew Old Testament in English and German, Edited by Ludwig Koehler, Leiden, E.J. Brill , 1953.
- (2)D.J. Wiseman, People of Old Testment, Edition, Oxford Clarendon Press
- (3) E.A. Wailis Bugde, A History of Ethiopia, 1928

- (4) Encyclopidea Britannica, Vols. 10 &13
- (5) Encyclopidea Americana, Vols. 24 & 25
- (6) E.Ullendorf, St.andrews Hebrew -Jewish Elements in Abyssinian (Monophysite) Christianity.
- (7) Frauh Moore Groose, Myth and the Hebrew Epic.
- (8) John Philby, The Queen of Sheba, Quartet Book Limited 1981.
- (9) Louis Ginzberg, The Legend of Jews, World Book, 1982.
- (10) World Methology and Legend, 1988
- (11) YEMEN: 3000 Years of Art and Civilization in Arabia Felix, Penguin, 1986.
- (12) New York Times, 1986 Feb 4.

تر بحمد الله \*\*\*\*\*\*



### تقديم: بقلم جبرا إبراهيم جبرا ٧-١٣ مقدمة الكتاب ه١--٢٨

الياب الأول : ملكة سبا في الكتب السماوية والتاريخ ٢٩-١٢٨ الفسس الأول:

ملكة سبة في الكتب السمارية وعند المفسرين الاسلاميين ٣١-٢١ الميمث الأول:

> ملكة سبة في التوراة ٢٣-٣٩ المبحث الثاني:

ملكة سيا في العهد الجديد ٢٩-.٤ الميحث الثالث:

ملكة سيا في القرآن الكريم وعند المفسوين ٤١--٢١ الفصيل الثاني:

ملكة سبأ عند المؤرخين القدامي ٦٣-١٠١ المبحث الأول:

ملكة سياً عند المؤرخين اليمنين القدامي ٧١-٩٧٠ المبحث الثاني :

ملكة سبأ عند المؤرخين العرب القدامي ٩٨-١٠١ القصيل الثالث :

ملكة سبأ هند المؤرخين المحدثين ١٠٢-١٢٨ المبحث الأول:

ملكة سبأ عند المؤرخين اليمتين ١١٩-١-١١٩

الذرع الأول: سبأ مند المؤرخين الكلاسيكين ١٠٩-١٠٩ الفرع الثاني: سبأ عند المؤرخين المحدثين ١٠٩-١١٩ الميحث الثاني : ملكة سبأ عند المؤرخين العرب ١١٩-١٢٨

الباب الثاني : بلقيس التاريخ والأسطورة ٢٦١--١٩٥ الفصيل الأول:

بلقيس بين التاريخ والأسطورة ١٣١-٥٥٠ المبحث الأول:

> اشتقاقات الأسم ١٣٢--١٢٥ المبحث الثاني:

تأثيرات الأسطورة بمصادرها ١٣٦-٥٥٠ الفرع الأول:

التأثيرات الوثنية الجاهلية ١٤٠-١٤٤ الفرع الثاني:

التأثيرات اليهوسية 124–127 القرع الثالث:

التأثيرات الاسلامية ١٤٧-١٤٨

القراع الرابع:

تأثیرات آخری ۱۶۸ –۱۰۸

النصل الثاني:

ملكة سبأ عند الأحباش باليهود ١٩٥--١٩٥

المبحث الأول: ملكة سية عند الأحياش ١٦٠-١٩٠ الفرع الأول: ماكدا في (كُيرانجست) ١٦٧-١٧٨ الفرع الثاني: الحذوب عند قبائل التحدي ١٧٨-٢٠

ملكة الجنوب عند قبائل التيجرى ١٧٨--١٨٢ الفرع الثالث:

التأثيرات في الأسطورة عند الأحباش ١٨٧-١٩٠ الميحث الثاني:

ملكة سبا عند اليهود ١٩١-١٩٥

الياب الثالث: بلقيس لبرمز ١٩٧–٢٤٤ القصل الأول:

في الشعر اليمني القديم ٢٠١–٢٠٦ الفصل الثاني:

بلقيس في الشعر اليمني المعاصر ٢٠٧-٢٤٤ المبحث الأول :

بلقيس عند شعراء القصيدة العمودية ٢١٤--٢٢٩ المبحث الثاني:

بلقيس في القصيدة الجديدة ٢٢٩–٢٤٤

الخاتمة ٢٤٥-٥٥٧

المراجع ٥٧-٢٦٥

النهرس ٢٦٧--٢٧٢

## رقىر الإيداع . 1٤/١١١١٤ I.S.B.N.: 977/00/8106-X حتوق الطبع والنشر محنوظة للمؤلف

الإخراج الفني والطباعة

إي • إم جوا فيك لمخدمات العلباعة والنشر معلمية وهدان – القاهرة العلمية الأولى ١٩٩٤

المنافقة بالدكتورة بلقيس إبراهيم عذا، ليس فقط كشفا وتنويراً المعاد امتراًة بقيت غائمة في الخيال العربي دهوراً طويلة، يل هو أيضاً بجميع بارع لشوارد عربية وغير عربية، أفلحت الباحثة في الربط بينها بإحكام، لتبرهن علي أن الموقف الذكي الواعي من التاريخ، حين يجمع بين معاني الأسطورة وإيحاءات الرمز الكامنة فيما تيسر لنا من معرفة بوقائع الماضي ونصوص له، يحقق تركيزاً في إدراك السحر الذي يشع من فهم هذا الماضي، إنه استغوار للاقاصي الغائرة في عتمات الزمن، وهو في الوقت فهم هذا الماضي، إنه استغوار للاقاصي الأقاصي الأقاصي التي تلتمع غواية في وعيه الراهن.

إن ثقافتنا لتغنني اليوم معرفة وجمالاً بهذه الدراسة التي، أعود فأكرر القول بأنها من أمتع ماقرأت من دراسات حول موضوع شائك، بقدر ماهو مثير. وهل لي إلا أن أضيف: موضوع شديد الإيحاء، يترك في الذهن رئينا متواصلاً بعد أن تنصرف عنا موسيقاه، وكأنها لاتصرف.

جبرا إبراهيم جبرا

### د. بلقيس إبراهيم الحضرائي

- من مواليد الحديدة في اليمن
- ليسسانس اللغنة الإنجليسزية
   وآدابها من جامعة الكويت
   عام ١٩٧٦
- دكتوراه في الآداب والتاريخ من قسم الدراسات الإسلامية والسامية بجامعة أوتشوش لوراند للآداب عن أطروحة هذا الكتاب عام ١٩٩١
- عملت في مجلة دراسات الخليج والجسزيرة العسرييسة الصادرة عن جامعة الكويت إلى عام ١٩٨٠
- لهما العمديد من الدرامسات والبسحسوث والشرجسمسات والمقسالات في العسديد من

الصحف والعربية وا حالياً مد والباحثين والباحثين



To: www.al-mostafa.com